# HALACHIC AND HASHKAFIC ISSUES IN CONTEMPORARY SOCIETY

# SERIES 2: 35 - MUSIC AND TORAH PART 3 - JEWISH MUSIC OU ISRAEL CENTER - SUMMER 2022

- In the previous two shiurim we looked at the halachic and hashkafic perspectives on to music in terms of zecher lechurban, and on secular music generally. In this shiur we will examine the deeply positive roots of music in Torah thought.
- What is the role of music in our Torah observance and how can we relate to it more deeply?

#### **A] MUSIC IN TANACH**

Music is a powerful tool in the hands of mankind and its presentation in Tanach1 is generally very positive.

ַוְשֵׁם אָחָיו יוּבָלֶ הַוּא הָיָּה אֲבִּי כָּל־תֹּפֵעשׁ כִּנָוֹר וְעוּגֶב.

בראשית ד:כא

At the very start of human history as presented in Tanach, the sons of Lemech were the initiators of much of human culture. These included Yuval - the creator of music using percussion, stringed and wind instruments.

כנור ועוגב מיני כלי נגינות והיא חכמה גדולה.

אבו עזרא ש

In Shiur 33 on Zecher Lechurbam, we saw Rashi's explanation, based on Chazal, that music was original invented as an accompaniment to idolatry. However, the Ibn Ezra takes a very different position, explaining that the verses praise music as one of the great wisdoms of human civilization!

3. Yuval is introduced by the harp and flute as music, accordingly Art. To the Cainite world², cut off from God, it is just as necessary as handicraft. By external stimulation, it endeavors to bring back the same internal harmony which had departed from Man with his departure from God. Especially music, which expresses neither forms nor ideas, but only moods and feelings, and just thereby works enoblingly on the mind, as it brings and awakes finer feelings to it, and acts, like all art and beauty as a preliminary stage in educating mankind back to goodness and truth ... Art, in the Cainite world, represents the Truth that Man has still higher requirements than material possessions.

Commentary of Rav Hirsch ibid

ַ לָמָה נַחַבָּאת לִבָרֹחַ וַתִּגָנָב אֹתִי וַלֹא־הַגַּדָתַ לִּי וַאֲשַלֵּחַדְ בִּשְּמְחָה וּבְשָׁרִים בִּתֹף וּבְכִנְוֹר.

בראשית לא:כז

The world of Lavan<sup>3</sup> is one in which music and song figure.

Consider also the following focuses of music in Tanach:

- The song of the Bnei Yisrael at the crossing of the Red Sea Shirat HaYam (Shemot Chapter 15 and see also below). This was followed by a second song by Miriam and the women, this time accompanied by music and dancing (Shemot 16:20-21).
- Shirat Haba'er which the Jewish people sang at the well in the desert (Bamidbar 21:17).
- Shirat Ha'azinu (Devarim Chap 32) the message of Jewish history is expressed through shira.
- Shirat Devorah (Shoftim Chap 5).
- Yiftach's daughter ran out to greet her victorious father with timbrels and dance (Shoftim 11:34).
- 1. See two interesting presentations of the role of music in Jewish thought in Bein HaZmanim, R. David Stav, 2012 pp 161 ff and Kedusha VeTeva, R. Uri Sherki, pp 147 ff.
- 2. Rav Hirsch compares this with the parallel world of the descendants of Seth, which has a more spiritual focus. As such, Rav Hirsch stresses the positivity of music within a certain framework, but recognizes that there are worlds of Godly human endeavor that transcend this.
- 3. Again, this raises the specter of a darker side to the issue. The world of Lavan is not normally one which we embrace without hesitation.

- Shirat/tefillat Chana (1 Shmuel Chap 2)
- The women who ran out to greet the victorious Shaul and David with song, music and dance (1 Shmuel 18:6).
- The musicians who were moved by music to prophecy with Shaul (1 Shmuel 10:5-6).
- David being brought in to play music for King Saul (I Shmuel 18:10)4.
- David HaMelech brought the Aron Kodesh back to Yerushalayim accompanied by harps, lyres and cymbals (1 Divrei HaYamim 15:16).
- David HaMelech set up his court including prophets who played instruments וָהֶימֵן וֵידוּתֹוּן הַנָּבָאֵים בְּכָנֹרָוֹת בִּנָבַלִיִם וּבְמִצְלְתֵּיִם
- Shirat David (2 Shmuel Chapter 22).
- Shlomo HaMelech, set up his palace with musicians playing harps and lyres (Melachim 1 10:12)<sup>5</sup>.
- Shlomo's musical extravaganza which was performed for the Queen of Sheba (2 Divrei HaYamim 9:11).
- Elisha's request for music in order to achieve prophecy (2 Melachim 3:15).
- Yishayahu describing how the olei regel would played pipes and sing as they went up to Yerushalayim for Chag (Yishayahu 30:29).
- Nechemia's rededication of the walls of Yerushalayim, accompanied by singing, cymbals, lyres and harps. (Nechemia 12:27).
- Accounts of the different Levite families assigned to instruments in the Temple in 1 Divrei HaYamim Chapters 23 and 25.
- Many verses in Tehillim encourage us to praise God with music and song (see below).

ּ זְקַנִים מִּשַּעַר שָׁבָּתוּ בַּחוּרֻים מִנְּגִינָתֶם.

איכה הייד

6.

The joy of Yerushalayim was represented by young men who would play musical instruments.<sup>6</sup>

#### **B]** MUSIC IN TEHILLIM

- Tehillim is bursting with song by David the sweet singer of Israel<sup>7</sup> and others.
- 'Mizmor' a psalm melody appears in 58 different tehillim. 'Lamenatzeach' for the conductor appears in 53 different tehillim.
- Consider the appearance of the following word roots in Tanach, mostly in Tehillim:

-180+ שיר/ש-ר

ר ז-מ-ר - 60 +

20 +

[ד] .... (שיר השירים דּדּדְ בְּמֶגְדֵּלֶ דָּוִידְ צַּנָאוֹ לְתַלְפְּאַוֹת - מהו לתלפיות! ספר שאמרו לו פיות הרבה. עשרה בני אדם אמרו ספר תהלים, אדם הראשון, ואברהם, משה, ודוד, ושלמה .... אסף והימן וידותון ושלשה בני קרח ועזרא .... רבי הונא בשם ר' אחא אף על פי שעשרה בני אדם אמרו ספר תהלים מכלהון לא נאמר על שמותם אלא על ידי דוד מלך ישראל. משלו משל למה"ד! לחבורה של אנשים שמבקשים לומר הימנון למלך. אמר להם המלך כלכם נעימים כלכם חסידים כלכם משבחין לומר הימנון לפני, אלא איש פלוני יאמר על ידי כלכם. למה! שקולו ערב. כך בשעה שבקשו עשרה צדיקים לומר ספר התהלים אמר להם הקדוש ב"ה כלכם נעימים וחסידים ומשובחים לומר הימנון לפני אלא דוד יאמר על ידי כלכם! למה! שקולו ערב הה"ד (שמואל ב כנא) וְּנָאֵים וְמַרְוֹת יִשְּׂרָאֵל.

שיר השירים רבה (וילנא) פרשה ד

The songs of Tehillim were not just by David, but from inspired singers throughout the generations. However, David had the 'sweetest voice' and the most talent to arrange them<sup>8</sup>!

אַהַלְלָהַ הַ' בְּחַיָּיִ אֲזַמְּרָה לֵאְלֹקִי בְּעוֹדִי. 7

תהלים קמו:ב

David writes in Tehillim that we need to sing as long as we have life to do so ....

(ג) הַלְלוּהוּ **בְּתַּקֵע שׁוֹפָר** הַלְלוּהוּ **בְּגֵבֶל וְכִנְּוֹר**ִי (ד) הָלְלוּהוּ **בְּתַּף וּמֶחֵוֹל** הַלְלוּהוּ **בְּמִנִים וְעוּגֵב**ּ: (ה) הַלְלוּהוּ **בְּצִלְצְלֵי־שָּׁמֵע** הַלְלוּהוּ בְּצ**ַלְצְלֵי תְרוּצֵה**: (ו) כַּל הַנְּשָׁמָה תְּהַלֵּל יָ-הּ הַלְלוּ־יֵ-הּ.

תהלים קנ

Tehillim ends with a climax of musical instruments from the Temple - flutes, harps, drums, cymbals and more.

- 4. We saw in the last shiur that the qualifications quoted by the Navi to play music were more than just musical. Music has enormous spiritual potential and the musician was also required to have other strong personal characteristics (see 1 Shmuel 16:18).
- 5. See also Kohelet 2:8.
- 6. This is also expressed in our prayer in Sheva Berachot for their return וּנָאַרִים מִמְּשִׁׁתָּה נְגִינֶתָם. See also Yishayahu 51:3.
- 7. Shmuel 2 23:1.
- 8. Compare Mechilta deR' Yishmael Beshalach Mesechta Deshira which records the songs of all the great leaders through the generations who DID sing their own songs!

  To download more source sheets and audio shiurim visit www.rabbimanning.com

5782 – אברהם מנינג rabbi@rabbimanning.com 3

## **C] MUSIC IN THE TEMPLE**

- Singers and musicians are described throughout Tanach as part of the Temple service9, especially as performed by the Levites.10
- Instruments used in the Temple include: the nevel a 12-stringed harp; the kinnor a lyre with 7+ strings; the shofar, the chatzutzera
- silver trumpet; the tof- small drum; the metziltayim- finger cymbals; the pa'amon- bell; the halil- large flute. We also see the uggav
- small flute and the abbuv reed flute/oboe.
- The trumpets were sounded as *tekia-terua-tekia* at least 21 times each day at the opening of the gates and during the morning and afternoon tamidim. On holidays there could be up to 48 soundings of *tekia-terua-tekia* per day.

מנין לעיקר שירה מן התורה! שנאמר: (דברים יחיז) וְשַׁבֵּׁת בְּשַׁם הַ' אֱלֹהֵיו. איזהו שירות שבשם! הוי אומר: זה שירה. ..... רב מתנה אמר מהכא: (דברים כחימז) תַּׁחַת אֲשֶׁר לֹא־עָבַדְּתָּ 'אֶת־הָ' אֱלֹהֶיף בְּשַׂמְחָה וּבְטַוּב לַבָּב. איזו היא עבודה שבשמחה ובטוב לבב! הוי אומר: זה שירה. .... בלווטי א"ר יוחנן, מהכא: (במדבר דּיִמִּז) לַעֲבֹדֹ עֲבַדָּת עֲבַדָּת. איזהו עבודה שצריכה עבודה! הוי אומר: זו שירה.

ערכין יא.

The Gemara in Arachin brings no less than 10 textual derivations that the Temple service requires accompanying song. Without it, the service was invalid.

10. דובמה הם מנגנין? בנבלים וחלילים וכנורות וחצוצרות והצלצל. ואין פוחתין משני נבלים ולא מוסיפין על ששה. ואין פוחתין משני חלילים ולא מוסיפין על שנים עשר. ואין פוחתין משתי חצוצרות ולא מוסיפין על עשרים ומאה. ואין פוחתין משתי חצוצרות ולא מוסיפין על עשרים ומאה. ואין פוחתין מתשעה כנורות ומוסיפין עד לעולם. והצלצל אחד בלבד. ה ... החצוצרה היתה נעשית מן עשת של כסף... והחלילין שהיו מנגנין בהן היה אבוב שלהן של קנה מפני שקולו ערב. ולא היה מחלק אלא באבוב יחידי מפני שהוא מחלק יפה.

רמב"ם כלי המקדש פרק ג

The Rambam describes the orchestra of the Mikdash - which could contain up to 6 harps, 12 flutes, 120 trumpets, one cymbal and unlimited lyres. The musical arrangements would usually end with a continuing single flute. <sup>11</sup>

חסידים ואנשי מעשה היו מרקדים לפניהם באבוקות של אור שבידיהן ואומרים לפניהן דברי שירות ותושבחות. והלוים בכנורות ובנבלים ובמצלתים ובחצוצרות ובכלי שיר בלא מספר

משנה סוכה פרק ה משנה ד

The description of the Simchat Beit Hashoeva is well known, with the Levi'im playing countless musical instruments.

• Particularly fascinating is a machloket<sup>12</sup> Tannaim as to whether the singing (R' Yosei) or instrumental elements (Rabbanan) of the music were more central to the service. The practical implications of this dispute include which elements of the Temple music would override the prohibitions of Shabbat<sup>13</sup>.

#### D] MUSIC IN OUR DAVENING/AVODAT HASHEM

According to Chazal, the structure of our tefillot is modeled on the korbanot<sup>14</sup>.

.... לכך נקרא המנגן 'חזן' מלשון חזון, הינו לשון נבואה, כי לוקח הנגינה מאתר דנביאים ינקין. ....

'לקוטי מוהר"ן ג

In the previous shiur, we saw this source from R. Nachman of Breslov in more detail. He writes that the 'chazan' is so called because he draws his musical inspiration from the same source as chazon - prophecy.

Our daily davening features much of the song in Tehillim, which we call 'Pesukei DeZimra' - verses of song!

See http://www.nigun.info/hamikdash.html

<sup>10.</sup> See Ezra 2:41, Nechemia 10:40, Divrei Hayamim 1 6:31. For a shiur from Machon Hamikdash on the Temple music service see https://www.youtube.com/watch?v=NPzcXOd\_hPM.

 $<sup>11. \ \</sup> Much has been \textit{written about Mozart's Magic Flute and its Masonic references and temple focus - see \textit{https://en.wikipedia.org/wiki/The\_Magic\_Flute} \\$ 

<sup>12.</sup> Succah 50b

<sup>13.</sup> The Rambam rules (Hilchot Klei Mikdash 3:6) that the musical instruments were not permitted on Shabbat OTHER than the single flute melody line.

<sup>14.</sup> Berachot 26b. It is also modeled on the Avot. Rambam quotes both concepts in the Mishne Torah indicating that they are complimentary.

מזמור לתודה (תהילים ק:א-ה) יש לאומרה בנגינה, שכל השירות עתידות ליבטל חוץ ממזמור לתודה. ...

שולחן ערוך אורח חיים הלכות ברכות השחר ושאר ברכות סימן נא סעיף ט

The halacha requires that Mizmor LeToda (Tehillim 100) in morning davening must be sung<sup>15</sup> and not just spoken!

• The best place for tefilla is in shul, where the song can be amplified by many voices.

תניא, אבא בנימין אומר: אין תפלה של אדם נשמעת אלא בבית הכנסת, שנאמר: (מלכים א חּכח) לִשְׁמַעַ אֶל־הֶרְנָּה ְוְאֶל־הַתְּפִּלָּה. במקום רנה שם תהא תפלה (רש'י - **צמקוס רנה** – צבית הכנסת. ששס אומריס האבור שירות ותשבחות בנעימת קול ערב)

ברכות ו.

13.

Public tefilla in shul should be an experience of tuneful singing.

15. When we pray, we do not read: we sing. When we engage with sacred texts, we do not recite: we chant. Every text and every time has, in Judaism, its own specific melody. There are different tunes for *shacharit*, *mincha* and *maariv*.... There are different melodies and moods for the prayers for a weekday, for Shabbat, for the three pilgrimage festivals - for Pesach, for Shavuot and for Sukkot (which have many musically in common tunes but also tunes distinctive to each) - and for the Yamim Noraim - Rosh Hashanah and Yom Kippur.

Rabbi Jonathan Sacks - The Spirituality of Song<sup>16</sup>

Music has extraordinary power to evoke emotion. The *Kol Nidrei* prayer with which Yom Kippur begins is not really a prayer at all. It is a dry legal formula for the annulment of vows. There can be little doubt that it is its ancient, haunting melody that has given it its hold over the Jewish imagination. It is hard to hear those notes and not feel that you are in the presence of God on the Day of Judgment, standing in the company of Jews of all places and times as they plead with heaven for forgiveness. It is the holy of holies of the Jewish soul.

Rabbi Jonathan Sacks - The Spirituality of Song

כל העוסק בפרק שירה בעולם הזה זוכה ללמוד ותלמודו מתקיים בידו, וניצול מיצר הרע ומפגע רע ומחבוט הקבר ומדינה של 17. גיהנס, וזוכה לימות המשיח ולחיי העולם הבא.

באור פרק שירה למבי"ט

Perek Shira emphasizes the song of all of creation which is in tune with the spiritual worlds that underpin it. By studying this, we can into this universal song of spiritual reality.<sup>17</sup>

### **E] MUSIC AT OUR MEALS**

18. דכתיב (יחזקאל מאּכב) הַמִּזְבֵּׁחַ עֵץ שָׁלוֹשׁ אַמּׁוֹת נֶבְבֹהַ וְאָרְכָּוֹ שְׁתַּיִם־אַמּׁוֹת וּמִקְצְעׁוֹתָיוֹ לֹוֹ וְאָרְכְּוֹ וְאָרְכְּוֹ וְשְׁלְחְׁן אַ בּית הַשְּׁלְחְׁן. אַנֹי זָה הַשְּׁלְחְׁן אֲשְׁרְחָן בּית המקדש קיים מזבח מכפר על אָשֶׁר לִבְּנֵי קְיֹ. פתח במזבח וסיים בשלחן!! רבי יוחנן וריש לקיש דאמרי תרוייהו: בזמן שבית המקדש קיים מזבח מכפר על אדם, עכשיו - שלחנו של אדם מכפר עליו. (רש"י - בּהכנסת אורחין)

חגיגה כז.

Our dining room has become the substitute for the 'mizbeach'. Through our mitzvot at the seuda, especially hachnasat orchim, we perform a Divine service.

19. ויברך אלהים את יום השביעי (בראשית בּג) ולא פירש במה. אלא באותן דברים שקלל איוב .... (איוב גיז) אַל־תָּבְאׁ רְנָנֶהְ בְוֹ .... מכלל שבירך את השבת באור ומצוה שישב וירנן שבחות שנאמר (תחלים צבּא-ב) מִזְמְוֹר שִׁיר לְיַוֹם הַשַּׁבֶּת. טוֹב לְהֹדָוֹת לַהְ׳ וּלְזַמֵּר לְשִׁמְדָּ עֶלְיִוֹן. ויש לשמוח בשבת ב*פִּקּוּדֵי, הַ'*ְיְשָׁרִים מְשַׂמְחֵי־לֵבֻ (תהלים יטּט).

ספר חסידים (מרגליות) סימן רעא

The custom of singing Shabbat Zemirot is already recorded in the mediaeval Ashkenazi communities.

<sup>15.</sup> The following story is told by the singer Aharon Razel: "One winter morning [in Tzfat], when the alleys were covered in a magical morning mist, a Breslov Chasid stops me. He says, 'Aharon, you make melodies, right? You know the halacha that one must sing mizmor I'toda? You have to write a melody for this mizmor so that we can fulfill our halakhic obligation.' He went off his way, and I mine, and I never forgot his request." When the month of Adar arrived, Razel searched through his pile of scraps and notes and decided to realize the Chasid's's dream, which became his song mizmor I'toda - available at https://youtu.be/hKgET8B4Aho.

<sup>16.</sup> https://mizrachi.org/hamizrachi/the-spirituality-of-song/

<sup>17.</sup> A new book on Perek Shira was recently published by Rebbtzn Shoshana Tugendhaft - https://www.amazon.com/Exploring-Perek-Shirah-Shoshana-Tugendhaft/dp/1952370752

To download more source sheets and audio shiurim visit <a href="www.rabbimanning.com">www.rabbimanning.com</a>

.... נלמד לכאן ג"כ כשירבה קצת בסעודה לצאת ידי המחמירים יש לנהוג לומר זמירות ותשבחות, שאז בודאי הוא סעודת מצוה ...

שערי תשובה סימן תרצז

20.

And in the Spanish communities Rabbeinu Yona also records the minhag to add zemirot to our meals to make the seudot shel mitzva.

21. A previous Chief Rabbi of Israel, Rabbi Avraham Shapiro, once told me a story about two great rabbinic sages of the nineteenth century, equally distinguished scholars, one of whom lost his children to the secular spirit of the age, the other of whom was blessed by children who followed in his path. The difference between them was this, he said: "When it came to se'udah shlishit, the third Sabbath meal, the former spoke words of Torah while the latter sang songs".

Rabbi Jonathan Sacks - Torah as Song<sup>18</sup>

#### F] MUSIC AND LEARNING TORAH

#### F1] TORAH AS SHIRA

ַנְעַתָּה כָּתַבָּוּ לָכֶם אֶת־**הַשִּׁירָה** הַוֹּאת וְלַמְּדָהּ אֱת־בָּנֵי־יִשְׂרָאֵל שִׁימָהּ בִּפִּיהֶם לְמַּעַן תָּהְיֵה־לִּי **הַשִּׁירָה הַוֹּאת** לַעַד בִּבְנֵי יִשְׁרָאֵל 22.

דברים לא:יט

The Torah commands the Bnei Yisrael to write down the 'Shira' so that it will become a testimony between them and God.

ג. והנה בנדרים (ח) העלו בפי' המקרא *כתבו לכם את השירה* שהוא <u>כל התורה</u>. והביאו ראיה מסיפי' דקרא *למען תהיה לי השירה הואת לעד* .... הא מיהא יש להבין היאך נקרא כה"ת שירה! והרי לא נכתבה בלשון של שירה! <u>אלא ע"כ יש בה טבע השירה הזאת לעד</u> .... הא מיהא יש להבין היאך נקרא כה"ת שירה! עם תלמוד דמשונה המליצה מספור פרזי בשני ענינים: בטבע <u>וסגולת השירה</u>. שהוא דבור בלשון מליצה. דידוע לכל מבין עם תלמוד דמשונה המליצה מספור פרזי בשני ענינים: בטבע ובסגולה:

א) דבשיר אין הענין מבואר יפה כמו בספור פרזי. וצריך לעשות הערות מן הצד. דזה החרוז כוון לזה הספור. וזה החרוז כוון לזה. ולא מיקירי דרוש. אלא כך הוא טבע השיר אפי' של הדיוט. ומושכל עוד דמי שיודע בטוב ענין שהביא לידי מליצה זו שנתחבר עליו מתוק לו אור לשון של השיר ודקדוקה הרבה יותר מלאיש שאין לו ידיעה מתכונת הענין, ורק בא להתבונן מן המליצה תורף הענין. ומזה עלול הוא להשערות בדויות מה שלא הי' מעולם ולא לזה כוון המשורר. כך הוא טבע כל התורה שאין הספור שבה מבואר יפה. אלא יש לעשות הערות ופירושים לדקדוקי הלשון. ולא נקרא 'דרוש'. אלא כך הוא פשט המקרא ...

ב) דבשיר יש סגולה לפארה ברמזים מה שאינו מענין השיר. כמו שנהוג לעשות ראשי החרוזים בדרך א"ב או שם המחבר. וסגולה זו מיוחדת במליצה ולא בספור פרזי. וידוע דסגולה זו מכרחת הרבה פעמים להמחבר לעקם את הלשון כמעט. רק כדי שיחלו ראשי החרוזים באות הנדרש לו. ודבר זה ממש היא בכל התורה כולה. שמלבד הענין המדובר בפשט המקרא, עוד יש בכל דבר הרבה סודות וענינים נעלמים אשר מחמת זה בא כמה פעמים המקרא בלשון שאינו מדויק כ"כ. וכ"ז אינו רק בתורה הקדושה אלא בכל מקראי קדש ....

קדמת העמק - הקדמת הנצי'ב לספר העמק דבר ס' ג

The Netziv (R. Naftali Tzvi Yehuda Berlin - Rosh Yeshiva of Volozhin late 19C) explains that Torah is written as <u>poetry/song and not prose</u>. The implication of this is that it MUST be read in a profound and sophisticated way with the expectation of deeper and more complex meanings. Looking for complex structures, allusions and hints is <u>pshat</u> - how to read a shira - and not drash!

24. And why call the Torah a song? Because if we are to hand on our faith and way of life to the next generation, it must sing. Torah must be affective, not just cognitive. It must speak to our emotions. As Antonio Damasio showed empirically in Descartes' Error¹9, though the reasoning part of the brain is central to what makes us human, it is the limbic system, the seat of the emotions, that leads us to choose this way, not that. If our Torah lacks passion, we will not succeed in passing it on to the future. Music is the affective dimension of communication, the medium through which we express, evoke and share emotion. Precisely because we are creatures of emotion, music is an essential part of the vocabulary of mankind.

Rabbi Jonathan Sacks - Torah as Song<sup>20</sup>

<sup>18.</sup> https://www.rabbisacks.org/covenant-conversation/vayelech/torah-as-song/

<sup>19.</sup> Antonio Damasio, Descartes Error: Emotion, Reason and the Human Brain, London, Penguin, 2005

<sup>20.</sup> https://www.rabbisacks.org/covenant-conversation/vayelech/torah-as-song/

וכל מחלוקת התנאים והאמוראים, והגאונים והפוסקים באמת למבין דבר לאשורו דברי אלקים חיים המה. ולכולם יש פנים בהלכה. ואדרבה: זאת היא תפארת תורתינו הקדושה והטהורה. וכל התורה כולה נקראת "שירה", ותפארת השיר היא כשהקולות משונים זה מזה, וזהו עיקר הנעימות. ומי שמשוטט בים התלמוד יראה נעימות משונות בכל הקולות המשונות זה מזה!

ערוך השולחן הקדמה לחושן משפט

The Aruch HaShulchan writes that the different opinions in Torah act like different voices in a harmony and create the beauty of the shira.

26. Faith is more like music than science. Science analyses, music integrates. And as music connects note to note, so faith connects episode to episode, life to life, age to age in a timeless melody that breaks into time. God is the composer and librettist. We are each called on to be voices in the choir, singers of God's song. Faith is the ability to hear the music beneath the noise.

Covenant & Conversation: Deuteronomy, Renewal of the Sinai Covenant, p. 314<sup>21</sup>

#### F2] SINGING THE SONG OF LEARNING

רבי יהושע בן קרחה אומר: כל הלומד תורה ואינו חוזר עליה - דומה לאדם שזורע ואינו קוצר. .... רבי עקיבא אומר: זמר בכל יום, זמר בכל יום (רש"י – היה מסדר למודך אף על פי שסדור צפיך כזמר. והוא יגרום לך שתהא לעולם הצא צשמחה וצשירים.)

סנהדרין צט

Chazal stress the enormous loss caused by forgetting the Torah we learn. One way to avoid this is to SING the Torah every day. Converting the Torah to song in our minds both helps us retain it and also give our learning simcha!

ואמר רבי שפטיה אמר רבי יוחנן: כל הקורא בלא נעימה ושונה בלא זמרה - עליו הכתוב אומר (יחזקאל כּכּה) וְגַּם־אֲנִי ׁ נַתַּהַּנִי / נַתַּהַּנִי לָא טוֹבֵים [וּמִּשְׁפַּטִּים לָא יָחֵיִּי בָּהָם]. לָהֵׂם חָקִים לָא טוֹבֵים [וּמִּשְׁפַּטִּים לָא יָחֵיִּי בָּהָם].

מגילה לב.

30.

Only through singing the written Torah (when we read it in shul) and also singing our Oral Torah when learning can we really connect with Torah and truly appreciate how incredible it is.

29. There are different tunes for different texts. There is one kind of cantillation for Torah, another for the haftorah from the prophetic books, and yet another for *Ketuvim*, the Writings, especially the five Megillot. There is a particular chant for studying the texts of the written Torah: Mishnah and Gemarah... Jewish texts and times are not color-coded but music-coded. The map of holy words is written in melodies and songs.

Rabbi Jonathan Sacks - The Spirituality of Song<sup>22</sup>

.... ק"ל בכל דוכתא דתני 'חסורי מחסרא וה"ק', א"כ למה לא הגיהו המשנה. ולמה באמת הוה נקט תנא לישנא קטיעא. ואם שי"ל שגם כאשר באמת חס"מ יש כוונה בהעניין באופן אחר, עכ"פ לא בכל דוכתא נוכל לחרץ כן. ולולא מסתפינא היה נ"ל ע"פ מ"ש תוס' שלהי מגילה [לב] על 'השונה בלא זימרא', וכ"כ אמרי' [בילה כד.] גמרא גמור זמורתא תהא, <u>שהיו להן זמירות מיוחדין לכל משנה ומשנה ומשנה</u>. ולפע"ד היה זה כדי לחזק המשנה בכח הזכרון, מדהיו שונין המשניות על פה אפי' בימי רבי [כרשי ב"מ לג.]. וע"י הניגון נזכר היעב לישנא דמתני', באשר שהיה הזמר מסודר לפי המלות והבבות שבמשנה. ולכן כמה פעמים בחר התנא ג"כ במלה זאת ולפעמים באחר, הכל כפי הנאות לקול השיר המיוחד להמשנה. ומה"ע לפעמים נשנה בבא שנראית יתירה במשנה זו ואל"ל זו, אבל היה כדי לשקול בבות המשנה כפי הבבות שבפרקי השיר. ומה"ע אף שהי' חסורי מחסרא הניחוה כך, מדמובן ממילא דאל"כ יהיה מעשה לסתור. ואם היו מבלבלים המלות יתבלבל השיר המיוחד לה ויתבלבל הזכרון, ותשתכח המשנה ח"ו. ובדבר זה יתורן כמה קושיות ודקדוקים. ושמור זה, דאם גם ברוב פעמים מונחים פנינים יקרים בשינוי לשון התנא עכ"פ במקום שלא ידענו טעם החר נסתפת א"ע בטעם זה, שהוא ג"כ אמיתי בעלמו.

תפארת ישראל - בועו מסכת ערכין פרק ד אות א

The Tiferet Yisrael asks why many Mishnayot appear to have extra wording or lack wording, as noted by the Gemara in the expression 'chisurei mechsera'. Although there are sometimes specific reasons to explain the extra/missing wording, this is not always the case. He therefore suggests that every Mishna originally had its own tune in order to facility its retention. Thus the lines of the Mishna had to scan with the tune, which required extra or missing words!<sup>23</sup>

<sup>21.</sup> https://www.rabbisacks.org/quotes/hear-the-music/

<sup>22.</sup> https://mizrachi.org/hamizrachi/the-spirituality-of-song/

 $<sup>23. \ \, \</sup>text{There are other explanations as to what chisure i mechsera in the Mishna could indicate. See for instance the commentary of the Vilna Gaon \textit{Kol Eliyahu} \text{ at the start of Beitza.} \\$ 

#### **G] ANCIENT MUSIC & MYSTICAL INSPIRATION**

• We have seen above that music was often used to inspire people to prophecy. However, music also inspires more generally to religious connection.

רבי זירא אמר: עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס. מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר: עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות. ..... ודוד מי הוה ידע פלגא דליליא אימת? .... דוד סימנא הוה ליה. דאמר רב אחא בר ביזנא אמר רבי שמעון חסידא: כנור היה תלוי למעלה ממטתו של דוד, וכיון שהגיע חצות לילה בא רוח צפונית ונושבת בו ומנגן מאליו, מיד היה עומד ועוסק בתורה עד שעלה עמוד השחר. ....

#### ברכות ג:

31.

David was inspired by the power of the music to gather his strength with new power, even in the depths of the night!

32.

הרוח הקדוש הוא מקשר דוד של מטה עם דוד שלמעלה
ואמר כיון שהגיע חלות לילה רוח לפונית מנשבת בו
רמזו ברוח לפונית על לאה אשר עת חיקון שלה הוא
בחלות לילה וקראה לפונית כי היא בסוד עלמא דאתכסייא
ורמ"ש בחיקונים הטעם דלאה נקברה באתכסייא
תוך מערת המכפלה ורחל באתגליא על אם הדרך
ודוק היטב:

לשם כינוד היה חלוי למעלה ממטחו ניל הרמו בזה על רוח קדום חלהי ורמזי חוחו חזיל בכנוד שהוא אותיות כיו נייד ששם הוייה שמספרו כיו מחיר לו כמו מותיות כיו נייד ששם הוייה שמספרו כיו מחיר לו כמו נד בחותו הרוח הקדום הנברח מעסק חורתו שעסק קודם שכבו על מטחו והוא כענין המניד על מרן בית יוסף זייל שהיה נברא מן עסק המשנה שהיה לומד וזה

בן יהוידה ברכות

The Ben Yehoyada links the kinor (כנור) to כי the light of the name YKVK (26) - a spiritual power created through the Torah learning of David and brought back down to David through the medium of the music of his harp.

33. אין השכינה שורה אלא מתוך שמחה (שבת לי). וכל הנביאים לא היו מתנבאים בכל עת שירצו אלא מכוונים דעתם ויושבים שמחים וטובי לב ומתנבאים. שאין הנבואה שורה מתוך עצלות ולא מתוך עצבות אלא מתוך שמחה. לפיכך בני הנביאים מביאים לפניהם נבל ותוף וכנור ומבקשים הנבואה, כדכתיב (מלכים ב' גיטו) וְהָיֶה ֹ פְנֵגְן הַמְנֵגֹּן וַתְּתָי עָלָיו יַד־הְ'.

ספר אורחות צדיקים שער השמחה

The bringing of Shechina and prophecy requires simcha, which is itself generated through music. Thus the Nevi'im were often surrounded by musicians.

34. וכה אמר [הגאון מווילנא]: כל החכמות נצרכים לתורתנו הקדושה וכלולים בהן וידעם כולם לתכליתם, והזכירם: אלגברה, ומשולשים, והנדסה, וחכמת המוסיקה - ושיבחה הרבה. והוא היה אומר אז כי רוב טעמי התורה וסודות שירי הליים וסודות תיקוני זוהר אי אפשר לידע בלעדיה .... והוא אמר: כמה ניגונים וכמה מידות הביא משה רבינו ע'ה מהר סיני. והשאר מורכבים.

הקדמה לספר פאת השולחן מר' ישראל משקלוב

- R. Yisrael of Schklov records how his teacher, the Vilna Gaon, praised the positive spiritual potential of music.
- We have no record of the actual form of the Temple music, although some of it may live in the nusach of davening.<sup>24</sup>

כ) וּזְכַרְלָּה וַעֲזִיאֵל וּשְׁמִירָמֶוֹת וָיחִיאֵל ׁ וְעָנַּי וֵאֱלִיאָב וּמַעֲשֵׂיָהוּ וּבְנָיָהוּ בּ**ּנְבָלִים עַל־עֲלָמְוֹת**. (כא) וּמַתִּתְיָהוּ וָאֱלְיִפְלֵהוּ וּמִקְנֵיָהוּ בָּבנֹרָוֹת עַל־הַשְּׁמִינִיִּת לְנַצֵּח. וְעֹבֵד אֱדֹם וְיִעִיאֵל וַעֲזַזְיָהוּ בְּבִנֹּרָוֹת עַל־הַשְּׁמִינִיִּת לְנַצֵּח.

דברי הימים א טו:כ-כ

The Tanach refers to musical terms which seem to indicate the tuning of some of the instruments. Here, the nevel was 'set to alamot', perhaps a reference to a higher octave of women's voices<sup>25</sup>. The shminit may be a reference to an 8-string harp, or (anachronistically) to the 'octave scale' which was developed in modern music.

36. דתניא, רבי יהודה אומר: כנור של מקדש של שבעת נימין היה, שנאמר: (תהלים טזיא) שַּׂבַע שְׁמָחוֹת אֶת־פָּנֶיֶךְ. אל תיקרי 'שובע' אלא 'שבע'. ושל ימות המשיח שמונה, שנאמר: (תהלים יבּיא) לַמְנַצֵּחַ עֻל־הַשְּׁמִינִית - על נימא שמינית. של עולם הבא עשר שנאמר: (תהלים צבּדּ) עֻלַי־עָשׁוֹר וַעֲלֵי־נָבֶל עֲלַיֻ הָנָיִוֹן בְּכִנְוֹר. ואומר: (תהלים לגּבּ-ג) הוֹדַוּ לַהְ' בְּכְנֵּוֹר בְּנַבֶל עֲשׁוֹר וַמְלִי־לָנְ, שְׁיִרוּ־לְוֹ. שְׁירוּ־לְוֹ שָׁיִר חָדֵשׁ!

ערכין יג:

In an enigmatic statement, Chazal explains that the harp in the Mikdash had 7 strings, at the time of Mashiach will have 8 strings and in 'Olam HaBa' will have 10 strings!

<sup>24.</sup> R. Shlomo Carlebach is reported to have said that his father told him that the Ashkenazi Yamin Noraim tunes contained some of the ancient music of the Temple.

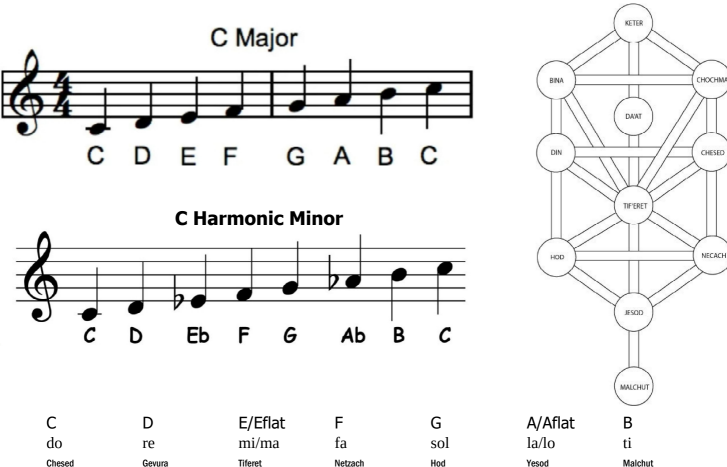
<sup>25. &#</sup>x27;Alma' is a young woman. However, as far as we are aware, women did not sing in the Temple.

ובגמרא בפרק אין בערכין (יג:) .... דתניא ר' יהודה אומר כנור של מקדש של שבע נימין היה ... של ימות המשיח שמונה .... של עוה"ב עשר .... ופירוש הענין הזה כי ענין הכנור וכלי הזמר במקדש רמז להשגת המחשבה שהיא נתלית ברוח. ואין בגשמיות דק כמוסיקא, כענין שאמרו קול ודבור ורוח וזהו רוח הקדש, והנה בעולם הזה ישיגו החכמים ברוח הקדש שבע ספירות וידבק אורן במשכן ובמקדש. ונרמזות בשבע הנרות של מנורה ובקלת הקרבנות. גם בלעם אמר את שבעת המזבחות ערכתי – הזכיר אותן בה"א הידיעה. לפיכך נרמזו בכנור שבע כלי הקול בעוה"ז. ולימות המשיח תושג ספירה שמינית וירמזו אותה. ולעולם הבא תהיה ההשגה שלימה לעשר ספירות וירמוזו אותן. וזה ענין מופלא ונכבד ומכל פנים נלמד בפי' העוה"ב שהוא עולם שיש בו גוף ומקדש וכליו, ואינו עולם הנשמות שכל אדם בו בחלק הראוי לו אחרי מיתתו מיד.

#### הרמב'ן - תורת האדם, שער הגמול

37.

The Ramban connects the seven strings of the harp to the 7 sefirot which are currently accessible in this world. This will increase to 8 in Yemot HaMashiach and to 10 in Olam Haba. The Ramban sees this Gemara as a strong proof against the Rambam who argues that Olam HaBa is a purely spiritual soul world.



- Fascinatingly, the transition from major to harmonic minor involves the flattening of the 3rd and 6th note.
- These correspond to the key balance Sefirot of Tiferet and Sod and flattening them moves them slightly back to the 'left' towards the previous Sefirot of Gevura and Hod, which are emanation of harsher *din*.
- Do the shifts to an 8-string and then 10-string lyre represents the development to an Octatonic<sup>26</sup> and then Decatonic<sup>27</sup> scale?
- Some thinkers see the breakdown of tonality in the 20th century in parallel to the breakdown of the structure of society and removal of the king (parallel to the tonic) as the fulcrum of society. The development by Schoenberg of the atonal 12-tone scale creates equality between the notes by removing the tonic.<sup>28</sup>



<sup>26.</sup> https://en.wikipedia.org/wiki/Octatonic\_scale

 $<sup>{\</sup>it 27. https://en.wikipedia.org/wiki/Decatonic\_scale}$ 

<sup>28.</sup> See https://ohr.edu/holidays/rosh\_hashana\_and\_yom\_kippur/kingship/1186 by R. Ya'akov Asher Sinclair. Until the late 1980s, R. Sinclair was deeply involved in the music recording world. See https://aish.com/the-song-remains-the-same/ for a full and fascinating bio.

.... דהיינו ז' נימין שכל א' עושה שיר ושמחה והיינו מיוחדת בעה"ז לפי ילירת ז' ימי בראשית כל הקדושות הולכין בשבע. השבת השביעית והיובל והספירה. ושל ימות המשיח שמונה נימיו נוסף שיר א' ע"פ מ"ש אין בין עה"ז לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות וסף נימא אחת לימות המשיח. ושל עה"ב עשר נימין שנא' עלי עשור ועלי נבל וגו' הכוונה בו שעה"ב נברא בי' כי אז יתעלה למעלה מכל י' קדושות שבעולם ....

יגי ערכין יגי (חדושי אגדות) ערכין

The Maharsha explains that our current world of spirituality revolves around the number 7. In accordance (apparently) with the position of the Rambam, he explains that the world of Mashiach will be the same as ours, except for the one significant change of world peace! This adds an aspect of the number 8. Eventually, in the ultimate existence of Olam HaBa, the full spiritual experience of the number 10 will be possible.

• The Ben Ish Chai<sup>29</sup> also explains that the first 7 strings represent shefa from the lower seven sefirot, as above. The 8th string of yemot haMashiach represent the additional shefa of the sefira above - Bina. The 10 strings represent shefa from ALL the sefirot, including Chochma and Keter.

.39 תניא, אמר רבי מאיר: מניין לתחיית המתים מן התורה שנאמר (שמות טוּא) אָז יָשִׁיר־מֹשֶׁה "ּוּבְנֵּי יִשְׂרָאֵל אֶת־הַשִּׁירָה הַזּאֹת 'לַהְ'. שר לא נאמר, אלא ישיר - מכאן לתחיית המתים מן התורה.

סנהדרין צא

Chazal see in 'Az Yashir' a hint to the Resurrection of the Dead. They are also pointing out that shira has the ability to be mechayeh metim - to revive us from desperate times to new hope<sup>30</sup>.

הנשמה נהנית מהנגון לפי שהיא רגילה בניגונים בשיר של מלאכי השרת ושיר הגלגלים. ובהיותה בגוף ושומעת נגון נהנית 40. כמו שהיתה רגילה בהיותה דבוקה ביסודה. ומרוב הערבות ראויה לשרות עליה רוח אלוקים כפי הנהגתה ויסודה הראשון ...

טללי אורות על תפילו

A number of kabbalistic sources discuss the idea that music is so precious to us since we were all accustomed to hear the music of the melachim in Shamayim

- This idea is quoted by the Manot HaLevi<sup>31</sup> in his commentary on Esther who asks why there was no music at the banquet of Achashverosh. He answers that music would have connected with the souls of the Jewish people since their souls were connected with the music of Shamayim. The (non-Jewish!) music would have reminded them of the music they had heard in Shamayim and would have aroused them to teshuva.
- 41. Judaism is a religion of words, and yet whenever the language of Judaism aspires to the spiritual, it modulates into song, as if the words themselves seek escape from the gravitational pull of finite meanings. Music speaks to something deeper than the mind. If we are to make Torah new in every generation, we have to find ways of singing its song a new way. The words never change, but the music does.

Essays on Ethics p. 326<sup>32</sup>

42. Music is a signal of transcendence... The history of the Jewish spirit is written in its songs. The words do not change, but each generation needs its own melodies. ..... Our generation needs new songs so that we too can sing joyously to God as our ancestors did at that moment of transfiguration when they crossed the Red Sea and emerged, the other side, free at last. When the soul sings, the spirit soars.

Music, Language of the Soul: Beshallach, Covenant & Conversation

<sup>29.</sup> Benayhu ibid.

<sup>30.</sup> This was one of the themes of R. Norman Lamm's derasha for Shabbat Beshalach 5712 (1952). See hundreds of his sermons at https://www.yu.edu/about/lamm-heritage/parsha. See also Shemoneh Perakim 5:2 on the soothing and relaxing effect of music and Kuzari (2:64-65) who describes how music can move someone from one emotional pole to the other.

<sup>31.</sup> The Manot HaLevi also writes that this is why music is so soothing. The neshama connects with it as a reminder of the music it heard in Shamayim whereas the body often falls asleep to music to since it is not so connected.

<sup>32.</sup> https://www.rabbisacks.org/quotes/music-speaks-to-us/

#### **APPENDIX - THE ABARBANEL ON MUSIC AND SONG**

43. אַשַּירָה נַּא לִיִדִידִּי שִׁירַת דּוֹדָי לְכַרְמֵוֹ כֵּרֶם הָיָה לִיִדִידִי בְּקָרֶן בֶּן־שֵׁמֶן:

ישעיהו ה:א

שנמצא אצלנו מן השיר שלשה מינים. המין האחד הוא בדברים הנעשים במדה במשקל ובמשורה, אף על פי שיהיו נקראים בלי ניגון, לפי שענין השיר בהם אינו כי אם בהסכמת הדברים דמויים ושורים בסוף המאמרים. רוצה לומר בקצוות בתי השירים הדומים זה לזה בשלש אותיות אחרונות או בשתים כפי נקודם ואופן קריאתם. ונקראו חרוזים ..... והמלאכה הזאת מהמין הזה בשירים היא מלאכת ה' מתוקים מדבש ונופת צופים ונעשו בלשוננו הקדוש בשלמות גדול מה שלא נעשה כמוהו בלשון אחר. הן אמת שלא מצאנו דבר מזה המין מהשיר בדברי הנביאים, וגם לא מחכמי התלמוד, כי היתה לדעתי התחלתו בגלות בין חכמי ישראל אשר היו בארצות הישמעאלים שלמדו ממעשיהם במלאכת השיר הזה ויעשו גם המה בחכמה בלשונו הקדוש ביתר שאת ויתר עז ממה שהיו עושים הישמעאלים עצמן בלשונם. וגם בחכמי אדום בלשון הקדש בארץ ובלשון לועז גוי גוי בלשונו נמצאו גם כן מאלו השירים השקולים. אבל לא באותו שלמות שנעשו בלשון הקדש בארץ הישמעאלים. ואחר כך נעתק הענין אל חכמי אומתנו אשר היו בפררווינצי"א וקטאלוני"א וארא"גון, וידברו באלהים ובכל מלאכת מחשבת כפלים לתושיה מה מתוק מדבש ומה עז מארי. ובכל מקום אשר היו בו חכמי ישראל בגלותם נתפשט השיר הזה אם מעט ואם הרבה. ....

אברבנל ישעיהו ה:א

והמין השני מהשיר הוא מהדברים שיזמרו וינגנו אותם בני אדם אף על פי שלא יהיו הדברים במספר במשקל הדברים ובשווי חלקיהם ולא ימצא להם חרוז, לפי שהם מפאת הניגון והזמר בלבד נקראו שיר. ומזה המין היתה שירת הים מפני שהיו משוררים ומזמרים אותה מרע"ה והעם, כמ"ש (שמות טויא) אז ישיר משה ובני ישראל את השירה הזאת לה' ויאמרו לאמר. ר"ל שאמרו והסכימו לאמר כלם בקול גדול, אשירה לה' כי גאה גאה. עד שהנשים למדו גם כן לומר ככה שנאמר (שם) ותען להם מרים שירו לה' כי גאה גאה וגומר. ולכן היה אריח על גבי לבנה להורות על סדר הזמר והניגון. וכן שירת דבורה היתה מזה המין. וכן *וידבר דוד לה' את דברי השירה הזאת* - שהיה מנגן אותה בתוך המזמורים. וגם שירת האזינו מזה המין היה לנגן אותה. וכמו שאמר *ולמדה את בני ישראל שימה בפיהם*. ...

שם

46.

והמין השלישי מהשיר הם הדברים הנאמרים ע"ד הגוזמא וההפלגה ודמוי וערך לשבח ענין אחד או לגנותו אם לשמחה ואם לקינה. כי כלם נקראו בזאת הבחינה שיר. ועניינו לעורר הלבבות ולהפך המדות והתכונות ולחזק הענין הנרצה, ולאמתו ברוב דברים וספורים ותוארים רבים והמשלים ודמויים .... ולא יתעסק בו שום חכם כי אם לרפאת חולי הלבבות וחולשי הדעות ולהפך המדות הרעות ולשמח הנעצבים ולחזק לב החלשים ולהקיץ הלבבות הנרדמות ולמשכם. כי הטבע ימשך אחרי השיר המופלג ומתפעל מזרותו והוא כסמים החדי' שממיתים לבריאים ומבריאים את החולים מהחליים הנשנים. ומזה המין מהשיר הוא מה שנאמר בתורה (במדבר כא יח) אז ישיר ישראל את השירה הזאת עלי באר ענו לה באר חפרוה שרים כרוה נדיבי עם במחוקק במשענותם. כי בידוע שלא חפרו הבאר בקולמוסי הסופרים אבל נאמרה בדרך שיר. ומזה המין נאמר בשלמה (מככם א' היב) וידבר שלשת אלפים משל ויהי שירו חמשה ואלף. כי השיר ההוא היה מין ממיני המשלים אשר עשה. וזה היה גם כן ענין שיר השירים שהמשיל הקדוש ברוך הוא בחושק והנשמה בחשוקתו כי התארים אשר זכר בידיד ובכלה מבואר נגלה הוא שלא יאמרו בו יתברך ולא בכנסת ישראל ובנשמה השכלית כפשוטו אלא בדרך השיר. וענין השיר הנמצא בדברי שעירו ומגדל עוז ....

שח

*The Abarbanel delineates 3 types of shira:* 

- (i) Poetry without music, which he believed started in the Galut in response to Arabic poetry and spread across the Jewish world;
- (ii) Songs of praise, such as Shirat HaYam;
- (iii) Songs of inspiration, such as Shirat Haba'er and Shir Hashirim.