# HALACHIC AND HASHKAFIC ISSUES IN CONTEMPORARY SOCIETY 64 - TERUMOT AND MA'ASEROT

## OU ISRAEL CENTER - SUMMER 2017

## A] ROSH HASHANA - A NEW YEAR FOR THE LAND AND A NEW CONNECTION TO GOD

ארבעה ראשי שנים הם. באחד בניסן ראש השנה למלכים ולרגלים. באחד באלול ראש השנה למעשר בהמה. רבי אלעזר ורבי שמעון אומרים באחד בתשרי. באחד בתשרי ראש השנה לשנים ולשמיטין וליובלות לנטיעה ולירקות. באחד בשבט ראש השנה לאילן כדברי בית שמאי. בית הלל אומרים בחמשה עשר בו.

משנה ראש השנה פרק א משנה א

Ist Tishrei is Rosh Hashana for many things: (i) the count of the new year; (ii) the Shemita count and prohibitions; (iii) the Yovel count; (iv) the count of years for Orla; (v) the count of years for Terumot U'Ma'aserot ('TuM') for vegetables; (vi) according to some Tannaim the count of years for Ma'aser Behema. The new year for TuM on fruits is 15 Shevat (according to Beit Hillel, which is the halacha).

... אמר ריש לקיש: מאי דכתיב (ישעיהו לגיו*) וְהָיָה אֲמוּנַת עִהֶּיך חְשֶׁן יְשׁוּעָת חְרָמַת וְדָעֵת*וגו'! 'אמונת' - זה סדר זרעים ... 2.

#### שבת לא.

The study of Seder Zeraim - mitzvot relating to the Land of Israel - is described by Chazal as leading us to a deeper level of Emunah.

אמונת זה סדר זרעים - מפרש בירושלמי שמאמין בחי העולמים וזורע

#### תוספות שם

3.

Tosafot explain that this is the confidence of the farmer, who realizes before he plants that he is totally reliant on God.

סדר זרעים - שעל אמונת האדם סומך להפריש מעשרותיו כראוי

#### רש"י שם

4

Rashi has a different focus. He understands that the Emunah is referring to the confidence in the farmer to actually give the necessary TuM to the relevant people.<sup>1</sup>

Tosafot is focused on an Emunah rooted in our sense of helplessness and dependance on God. This is the Emunah and Yirah of Rosh Hashana. Rashi is focused on an Emunah rooted in our sense of thanks and appreciation to God when we have plenty. We show this by giving TuM. This is the Emunah and Simcha of Succot!

דרש ר' שמלאי - מפני מה נתאוה משה רבינו ליכנס לארץ ישראל? וכי לאכול מפריה או לשבוע מטובה הוא צריך!? אלא כך 5. אמר משה - הרבה מצות נצטוו ישראל על ידי ואין מתקיימת אלא בארץ אכנס אני כדי שיתקיימו כולן על ידי

ילקוט שמעוני תורה פרשת ואתחנן [המתחיל ברמז תתי]

Moshe Rabbeinu desired to enter into Eretz Yisrael<sup>2</sup> primarily to fulfil the mitzvot which only apply there.

## B] <u>TEVEL</u>

ַוְלָא יְחַלְלוּ אֶת־קָדְשֵׁי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֵת אֲשֶׁר־יָרָימוּ לַהִ׳

ויקרא כביטו

6.

The Torah contains a negative commandment not to treat kodshim as chol.

1. I am indebted to the shiurim of Rabbi Yehuda Turetsky for many of the insights in this shiur. These excellent shiur on TuM can be found on YU Torah and are highly recommended.

2. Actually, according to some mefarshim Moshe DID enter into Eretz Yisrael - on the East Bank of the Jordan. But he wanted to enter the area which is obligated in TuM - see below.

(טו) את קדשי בני ישראל. היינו קדשי מקדש: את אשר ירימו לה'. היינו תרומה וקדשי הגבול

העמק דבר ויקרא פרשת אמור פרק כב פסוק טו

Chazal explain that this includes the prohibition to eat Tevel - produce which has not yet had TuM separated. The Netziv shows how this fits into the pshat of the verse.

#### B1] TEVEL VADAI

• Food from which TuM has DEFINITELY NOT been taken is called 'Tevel Vadai'. This would apply today to food grown in Israel in a private garden or food grown by Jews on a farm where one can be sure that no TuM are taken.

• TuM must be taken from this produce, together with the accompanying berachot.

• The prohibition on eating Tevel is very severe. Chazal explained that it is Mita B'Yedei Shamayim. This would however only apply to Tevel with is definitely prohibited on a Torah level.<sup>3</sup>

#### B2] MEUSAR VADAI

• Food which has DEFINITELY had TuM taken is Meusar Vadai. Once TuM has been properly taken, there is no purpose or benefit to taking it again 'as a chumra'.<sup>4</sup> Indeed, this may be bal tashchit.

#### B3] SAFEK TEVEL

• Often one is presented with food which may or may not have been properly tithed. Where there is a genuine safek, TuM must be taken without a beracha.

• Even where there is some hashgacha, many people are nevertheless accustomed to take TuM 'misafek' as a legitimate chumrah.

• This can be relevant in current food distribution systems today in Israel. Produce is taken from the farms to large wholesale markets where food covered by Rabbanut hashgacha is tithed<sup>5</sup>. Mashgichim are present to check that the relevant food has TuM properly separated. So what can go wrong?

• Fruit packaging and distribution markets can be large, very busy and a little chaotic. Crates are coming in and leaving in all directions and mashgichim only have two eyes! Sometimes a crate can escape without being tithed. Sometimes produce which has already been tithed (eg on the farm) could mistakenly be used as TuM for other produce, which would be invalid.<sup>6</sup> Sometimes produce from a place in Israel which has a lower level of obligation (eg Eilat) could mistakenly be used as TuM for produce which has a higher level of obligation. Again, this would be invalid.

• The mehadrin hechsherim can seek to avoid these problems by introducing a number of possible checks and balances, including: (i) more mashgichim in the wholesale market with less responsibilities; (ii) mashgichim visiting the farms to take TuM on site; (iii) mashgichim in the retail stores taking TuM (again) misafek.

## C] TERUMOT U'MA'ASEROT - A BRIEF OVERVIEW

Ma'aser Rishon

There are many 'mitzvot teluyot ba'Aretz' which apply to agriculture. We will briefly overview six7:-

- Teruma Gedola
- Terumat Ma'aser
   Ma'aser Sheni
- Ma'aser Ani
   Revai

A distinction must also be made between the HAFRASHA - separation/designation, and the NETINA - giving the TuM to the recipients.

7.

<sup>3.</sup> As we will see below, it is unlikely that TuM is a deoraita din today, for various reasons. Even in places/at times when TuM fully apply deoraita, there is a major debate in the Rishonim as to which produce is obligated on a Torah level. Many Rishonim rules that only grain, wine and olive oil are fully obligated. Others (Ramban) include grapes and olives. Yet others (Rambam) include all fruit, but not vegetables (which would be rabbinically obligated).

<sup>4.</sup> A story is told of R' Shlomo Zalman Auerbach who, after giving food to a guest in his home, was told by the guest that he always took TuM as a a chumrah and didn't want to offend the Rav. R' Shlomo Zalman was very happy for him to do so and, when he had finished, the Rav simply picked up the food which had been separated and ate it!

<sup>5.</sup> Tenuva used to have some responsibility for this process but no longer does.

<sup>6.</sup> TuM must be taken from produce which is still chayav - obligated, and not from that which is already patur - exempted.

<sup>7.</sup> Others include: (i) Bikkurim (although this may be a mitzvah on the individual rather than on the Land and may connect to Mikdash more than Eretz Yisrael); (ii) Peah; (iii) Leket; (iv) Shikhcha; (v) Peret; (vi) Olelot; (vii) Challah; (viii) Kilayim (some aspects of Kilayim apply also in chu'l); (ix) Shemita; (x) Yovel; (xi) Chadash - which is subject to a machloket concerning whether it also applies in chu'l; (xii) Orlah - which certainly also applies in chu'l, although to a lesser degree.

**מתני**'. כל מצוה שהיא תלויה בארץ - אינה נוהגת אלא בארץ. ושאינה תלויה בארץ - נוהגת בין בארץ בין בחוצה לארץ חוץ מן הערלה וכלאים. ר"א אומר: אף החדש. גמ'. מאי תלויה, ומאי שאינה תלויה! אילימא תלויה - דכתיב בה 'ביאה', ושאינה תלויה - דלא כתיב בה 'ביאה'. והרי תפילין ופטר חמור דכתיב בהן 'ביאה' ונוהגין בין בארץ בין בח"ל! אמר רב יהודה ה"ק כל מצוה שהיא חובת הגוף - נוהגת בין בארץ בין בח"ל, <u>חובת קרקע - אינה נוהגת אלא בארץ.</u>

Mitzvot which obligate the individual apply also in chu'l. Mitzvot which obligate the LAND apply only in Eretz Yisrael.

ואבדתם מהרה, ושמתם את דברי אלה וגו', אף על פי שאני מגלה אתכם מן הארץ לחוצה לארץ היו מצויינים במצות 9. שכשתחזרו לא יהו עליכם חדשים

#### ספרי דברים פרשת עקב פיסקא מג

Although Mitzvot ARE generally binding in chu'l on a Torah level<sup>8</sup>, Chazal were quick to stress that the hashkafic underpinnings are very different. We keep mitzvot in chu'l so that we will know what to do when we get back to Eretz Yisrael. Any mitzvah in chu'l is 'low voltage'. Mitzvot in Israel are the 'real deal'!

#### C1] TERUMA GEDOLA

#### **Originally**

• A gift to Cohanim of your choice. May NOT be eaten by non-Cohanim.

• No fixed amount - 1/50 (2%) was normal. 1/40 (2.5%) was generous. 1/60 (1.7%) was less generous.

• Eaten by the Cohanim and the their families, ONLY in a state of tahara.

#### **Today**

- A nominal amount is physically separated and thrown away.
- · A minimal amount is taken.
- · Cohanim cannot eat it since we are all tameh.

(י) וְכַל־זַר לֹא־יִאבַל קֹדֵשׁ (רש"י - בתרומה הכתוב מדבר שכל הענין דבר בה) תושב כֹהֵן וְשַׂכִיר לֹא־יִאבַל קֹדָשׁ: (יא) וְכֹהֵן בֵּי־יִקְנֵה 10. נַבּשׁ קַנַין כַּסִפּוֹ הָוּא יִאבַל בִּוֹ וִילִיד בַּיתוֹ הֵם יֹאכָלִוּ בְלַחְמְוּ .... (טו) וְלָא יְחַלְלוּ אֶת־קָדְשָׁי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֵת אֲשֶׁר־יָרָימוּ לַהְ׳

ויקרא כב

Teruma Gedola is a form of kodshim. It is given to <u>God</u> in appreciation. The Cohen acts as the agent to receive it.

כן תַרימוּ גם־אַתָּם תָרוּמַת ה' מִכּל מַעשרתֵילֶם אַשָּׁר תָקחוּ מָאָת בְּנֵי יָשְרָאָל וּנְתַתַם מִמְנוּ אָת־ תָרוּמַת ה' לאָהָרן הַכּתָן: 11.

#### במדבר יחיכח

God gives the Teruma Gedola back to the Cohanim to eat.

(ג) וְזֶה יִהְיֶה מִשְׁפַּט הַכֹּהֲנִים .... (ד) רֵאשִׁית דְּגֶנֶךְ תֵּירשְׁךָ וְיִצְהֶרֶׁדָ (**רש"י - זו מרומה**) וְרֵאשֵׁית גֵּז צֹאנְדָ תִּתֶן־לְוֹּ (ה) כֵּי בֹו בָּחֵר הִ' 12. אֱלהֶיִדְ מִכָּל־שְׁבָטֵיִדְ לַעֲמֹד לְשָׁרֵת בְּשֵׁם־הֵ' הָוּא וּבָנָיָו כָּל־הַיָּמֵים:

דברים יח

In Devarim is it clear that the gift of Teruma is for the Cohanim as God's representatives.

A number of halachot stem from this special status of Teruma Gedola as a form of kodshim:

- It must be eaten only by the Cohanim and their households.<sup>9</sup>
- · It must be eaten only in a state of tahara.
- It may not be taken out of Eretz Yisrael.
- · Eating Terumah is a kind of 'avodah'.
- · It must be given from the choicest produce.
- Even a Cohen must also take Terumah from his own produce, and can then re-take it back.

קידושין לוי

בס׳ד 8.

I once heard a speaker claim that mitzvot in chu'l are obligated only on a Rabbinic level. This is not the case. The obligation in chu'l is min haTorah but the spiritual power of the 8. mitzvah is different. By way of comparison, a Torah mitzvah performed without simcha is also a mitzvah, but lacks a critical ruchaniut which comes with the addition of the simcha!

<sup>9.</sup> This includes animals owned by Cohanim. In Israel today a number of organizations - inicuding the Jerusalem Zoo and some farms - transfer their animals to ownership of Cohanim so that they can be fed (cheaply) on Terumah which would otherwise go to waste.

## C2] MA'ASER RISHON

## **Originally**

- A monetary gift to a Levi of your choice.
- + 1/10 (10%) of the produce after giving Teruma Gedola.
- Eaten by the Levi'im and anyone else they allowed, even in a state of tumah.

## <u>Today</u>

- Levi'im are no longer able to claim their gift (המוצאי מחברו עליו הראיה).
- Ma'aser Rishon is declared within the produce but not separated.
- It is now eaten by the owner.

Ma'aser Rishon is NOT like Teruma. It is a tax to sustain the Levi'im. As such:

- It is the monetary property of the Levi'im and they can give it to whoever they want.
- Yisraelim can eat it as long as the Levi gives it to them.
- It can be eaten in a state of tumah.

וְלִבְנֵי לֵוֹי הִנֵּה נָתָּתִי כָּל־מַעֲשֵׁר בְּיִשְׂרָאֵל לְנַחֲלָה חֵלֶף עֲבְדָתָם אֲשֶׁר־הֵם עְבְדִיים אֶת־עֲבֹדַת אָהֶל מוֹעֵדי

#### במדבר יחיכא

13.

The gift of Ma'aser to the Levi'im is clearly a tax paid directly to them <u>in exchange</u> for the work they do as Levi'im. Since they have no independent income from the land, they rely on the rest of the nation for their parnasa.

## C3] <u>TERUMAT MA'ASER</u>

## ַןאָל־הַלְוּיָם תְּדַבּרֹ וְאָמַרְתָּ אֲלָהֶם כִּי־תָקְחוּ מֵאֵת בְּגֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־הַמַּעֲשֵׁׁר אֲשֶׁר הַשֶּׁר יָשָׁרָ נָתַתִּי לָכֶם מֵאִתָּס בְּנַחַלַתְכָם וַהַרַמֹתֵם מִפֶּנוּ תְּרוּמַת ה' מַעֲשֵׂר מִן־הַמַּעֲשֶׂר:

במדבר יחיכו

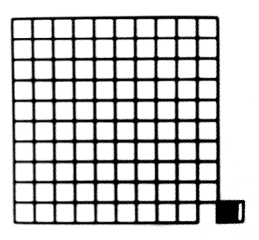
The Levi'im are commanded to take 'ma'aser min hama'aser' and give it to a Cohen. This is a Teruma of 10% from the 10% that they receive - ie just under 1% of the original produce.

## **Originally**

- A gift by the Levi to a Cohen of his choice. May NOT be eaten by non-Cohanim.
- 1/10 (10%) of the Ma'aser Rishon.
- Eaten by the Cohanim and their families, ONLY in a state of tahara.

## <u>Today</u>

- The Terumat Ma'aser is physically separated and thrown away.
- 1/10 (10%) of the Ma'aser Rishon.
- Cohanim cannot eat it, since we are all tamei.

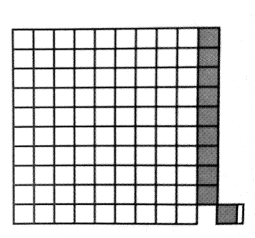


## C4] MA'ASER SHENI

(כב) עַשַּׂר הְּעַשֵּׁר אֶת כָּל־תְבוּאַת זַרְעֶךּ הַיֹּצֵא הַשָּׂדָה שָׁנָה שָׁנָה יָכָאָדָ לַאֲכָלְתָּ לִפְנֵי הֵ' אֶלהָידְ בַּמָקוֹם אֲשֶׁר־יִבְחַרָּ לְשַׁבֵּן שְׁמָוֹ שָׁם מַעְשַׁר דְּגָנְדּ הִיִרִקְדָ וִיִּרְהָדָ וּבְכֹרִת בְּקַרְדָ וְצֹאגֶדּ לְמַעַן תִּלְמַד לִיְרְאָה אֶת־הִ' אֱלהָידְ כָּל־הַיָּמִים: (כד) וְכִי־יִרְבָּה מִמְדְ הַדָּרָדְ לַא תוּכַל שְׁאַתוֹ בִיּרְקָן מִמְדְ הַמָּלוֹם אַשֶׁר יִבְחַר הַ' אֶלהָיד לָשִׁנִם שְׁמָוֹם אָלֶהָיד בָּקָסָר וָבוּרָדָ הַכָּסָף בְּזָדַדְּ וְהָלַבְתָּ אָל־הַמָּלוּם אַשֶׁר יִבְחַר הַ' אֶלהָיד לָשִׁנָם שְׁמָוֹם שָׁמָי שָׁם בְּי יָבָרָדָ הַכָּסָף בְּזַדְדָּ וְהָלַבְתָּ אֶלהַיַדָּ וּבַיּאָר הַמָּלוֹם אַשֶׁר יִבְחַר הַ' אֶלהָיד בְעַהַיָר הַי אָלָהיד לָשָׁנָר וּבָיָרָד הַכָּסָף בְּזָדָדְ וְהָלַבְתָּ אָל־הַמָּלְוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר הַ' אֶלהָיד וּבִיתָדָ

דברים יד

Ma'aser Sheni is taken back by the owner and eaten in Yerushalyim. If the owner lives too far away, the produce can be redeemed on a coin and the coin spent on food in Yerushalyim. The purpose of this tithe was to showcase Y-m to the nation so that all Yisrael people learned to appreciate the special atmosphere of Yirat Shamayim there. To download more source sheets and audio shiurim visit <u>www.rabbimanning.com</u>



#### **Originally**

- A gift back to the owner of the produce.
- Taken in years 1,2,4 and 5 of the Shemita cycle.

- 1/10 (10%) of the produce after giving Teruma Gedola and Ma'aser Rishon.

• Eaten by the owner and anyone he allowed, ONLY in Yerushalayim and only in a state of tahara.

• If not possible to take to Yerushalayim, it could be redeemed for its actual value on money (sometimes with the addition of 25% of the value). The coins would then be taken to Yerushalayim and spent on food which would be eaten there in a state of tahara.

#### <u>Today</u>

• We are no longer able to eat it since we are all tamei.

• Ma'aser Sheni is declared within the produce but not separated.

• It is redeemed<sup>10</sup> on the value of a peruta<sup>11</sup> in a coin. Once the coin is 'full'<sup>12</sup>, it can be redeemed on another smaller coin, which must be thrown into the sea.

• Many people subscribe to a 'keren', which has coins which can be used for redemption of Ma'aser Sheni.<sup>13</sup>

#### C5] MA'ASER ANI

#### **Originally**

- A gift to the poor.
- Taken in years 3 & 6 of the Shemita cycle.
- 1/10 (10%) of the produce after giving Teruma Gedola and Ma'aser Rishon.
- Eaten by the poor. Can be eaten even in a state of tumah.

#### <u>Today</u>

• If taken from definite tevel it should be given to the poor.

• The food itself can be given, or money can be given to a poor person which is roughly equal to the expected amount of Ma'aser Ani. Then, as Ma'aser Ani is taken, ownership can be transferred by kinyan to the relevant poor person and the produce can then be taken back by the owner as part payment of the loan.

• Alternatively, the Ma'aser Ani can be transferred to a poor person by kinyan through an agent and then may be taken by by the owner with permission, in return for money.

## C6] <u>REVAI</u>

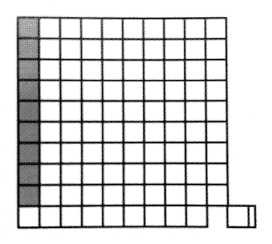
#### **Originally**

- Produce of the 4th year after planting a tree.
- Treated like Ma'aser Sheni taken to Y-m and eaten in a state of tahara or redeemed.

#### <u>Today</u>

• Treated like Ma'aser Sheni - declared and redeemed.

To download more source sheets and audio shiurim visit <u>www.rabbimanning.com</u>



<sup>10.</sup> Now that Ma'aser Sheni is no longer eaten in Yerushalayim, it can be redeemed on a nominal amount of a peruta.

<sup>11.</sup> A peruta was 1/40 gram of silver. Silver currently sells for around 2.25 shekels per gram so 1 peruta is 5.6 agorot.

<sup>12.</sup> If one uses a 10 shekel coin, it will be good for around 175 redemptions before it needs to be 'emptied'.

<sup>13.</sup> In such cases, the declaration is slightly different. Use of a keren also avoids the need for a 'peruta chamura', which is needed for certain types of redemption.

## D] KEDUSHAT ERETZ YISRAEL

עשר קדושות הן: ארץ ישראל מקודשת מכל הארצות. ומה היא קדושתה: שמביאים ממנה העומר והבכורים ושתי הלחם, מה שאין מביאים כן מכל הארצות

משנה כלים פרק א משנה ו

*Eretz Yisrael has a greater kedusha than any other land. This is rooted in the presence of the Mikdash and the obligation to bring certain korbanot - Omer, Bikurim and Shtei Halechem - only from Eretz Yisrael.*<sup>14</sup>

17. בירשה אברהם סגלת עבר ותלמידו ועל כן נקרא עברי ועבר היה סגלת שם שהיה סגלת נח שכן נפלו לו בירשה ארצות האקלימים הנוחים, שבאמצעיתן נמצאה ארץ חמדה. ארץ כנען היא ארץ הנבואה אך יפת יצא אל הצפון וחם אל הדרום. האקלימים הנוחים, שבאמצעיתן נמצאה ארץ חמדה. ארץ כנען היא ארץ הנבואה אך יפת יצא אל הצפון וחם אל הדרום. וסגלת אברהם מבין בניו היה יצחק ולכן שלח אברהם את כל בניו האחרים מן הארץ המיחדת ההיא ארץ כנען. ואותה יחד ליצחק וסגלת אברהם מבין בניו היה יצחק ולכן שלח אברהם את כל בניו האחרים מן הארץ המיחדת ההיא ארץ כנען. ואותה יחד כלם ליצחק וסגלת יצחק היה יעקב, ולכן הרחק עשו אחיו מן הארץ ההיא כי יעקב לבדו נמצא ראוי לה. אולם בני יעקב היו כלם סגלה כלם יחד ראויים לענין האלוהי ולכן היה להם המקום ההוא המיחד בהתגלות הענין האלוהי לנחלה. ....

כוזרי איצה

According to R' Yehuda HaLevi<sup>15</sup>, Eretz Yisrael has <u>intrinsic</u> kedusah. As such, it is fitting that the Jewish people, who also have intrinsic kedusha, should seek out that special Land. The mitzvot of the Land stem from its inherent kedushah.

18. למה אני אומר במקדש וירושלים קדושה ראשונה קדשה לעתיד לבוא, ובקדושת שאר א"י לענין שביעית ומעשרות וכיוצא בהן לא קדשה לעתיד לבוא? לפי שקדושת המקדש וירושלים מפני השכינה ושכינה אינה בטלה .... אבל חיוב הארץ בהן לא קדשה לעתיד לבוא? לפי שקדושת המקדש וירושלים מפני השכינה ושכינה אינה בטלה .... אבל חיוב הארץ בהן לא קדשה לעתיד לבוא? לפי שקדושת המקדש וירושלים מפני השכינה ושכינה אינה בטלה הארץ מידיהם בטל הכבוש ונפטרה מן התורה ממעשרות ומשביעית ומשביעית ומשרית אינו אלא מפני שהוא כבוש רבים, וכיון שנלקחה הארץ מידיהם בטל הכבוש ונפטרה מן התורה ממעשרות ומשביעית שהרי אינה מן ארץ ישראל. וכיון שעלה עזרא וקדשה לא קדשה בכיבוש אלא בחזקה שהחזיקו בה. ולפיכך כל מקום שהחזיקו בה עולי בבל ונתקדש בקדושת עזרא השנייה - הוא מקודש היום ואף על פי שנלקח הארץ ממנו וחייב בשביעית ובמעשרות על הדרך שביארנו בהלכות תרומה.

רמב"ם בית הבחירה פרק ו

According to the Rambam, the kedusha of Eretz Yisrael is rooted in the Jewish people who can keep special mitzvot there. Once the Jewish people are removed from the land, the kedusha can wane or even disappear. The Mikdash has a separate status since this is imbued with kedusha by the Shechina. As such, for the Rambam, Eretz Yisrael is more like a 'cheftza shel mitzvah'.

## E] WHAT IS THE HALACHIC STATUS OF TERUMOT AND MA'ASEROT TODAY?

## E1] KEDUSHA RISHON AND KEDUSHA SHNIYA

19. כל שהחזיקו עולי מצרים ונתקדש קדושה ראשונה, כיון שגלו בטלו קדושתן. שקדושה ראשונה לפי שהיתה מפני הכיבוש בלבד <u>קדשה לשעתה ולא קדשה לעתיד לבוא</u>. כיון שעלו בני הגולה והחזיקו במקצת הארץ קדשוה קדושה שנייה <u>העומדת לעולם לשעתה ולעתיד לבוא</u>. והניחו אותם המקומות שהחזיקו בהם עולי מצרים ולא החזיקו בהם עולי בבל כשהיו ולא פטרום מן התרומה והמעשרות כדי שיסמכו עליהם עניים בשביעית.

רמב"ם תרומות פרק א הלכה ה

The Rambam rules that the original kedusha imbued by the conquest of Yehoshua<sup>16</sup> lapsed when the Land was conquered by Bavel and the Jewish people were removed. When they returned in Shivat Tzion with Ezra they established a second kedusha through settlement. The Rambam rules that the second kedusha is permanent. However, the boundaries of the settlement under Ezra and the 'Olei Bavel' are much smaller than those of the 'Olei Mitzrayim'.

• According to this Rambam, it sounds from this that the full kedusha status of Eretz Yisrael for TuM<sup>17</sup> has now returned (at least for the area of the Olei Bavel). As such, TuM should apply on a Torah level today (but see below).

• Rabbeinu Baruch (12C France) in the Sefer Hateruma rules that the Second Kedusha also lapsed<sup>18</sup> and, as such, the status of TuM is surely derabbanan.

<sup>14.</sup> The Acharonim ask why TuM is not in this list!? One answer is that the kedusha of Eretz Yisrael may be rooted in Mikdash. TuM are not related to Mikdash.

<sup>15.</sup> This is also found in the Ramban and other mystical thinkers.

<sup>16.</sup> The obligation of TuM only began 14 years after entry into the Land - 7 years of conquest and 7 years of distribution. The obligation of Challah started immediately on entry into the Land.

<sup>17.</sup> Note that the discussion of Kedushat Eretz Yisrael in the Rambam only refers to the halachic construct for the purposes of TuM. The 'specialness' of Eretz Yisrael for other purposes, eg the mitzvah of living in Eretz Yisrael, the inyan to be buried in Eretz Yisrael, the special atmosphere of Eretz Yisrael etc, would still apply to ALL the land, even beyond the boundaries of the Olei Bavel. One would need to consider how this concept according the Rambam differs from the 'segula' aspect of the Land as outlined in the Kuzari.

<sup>18.</sup> This position becomes important in the contemporary discussion about Shemita and the efficacy of the Heter Mechira.

#### E2] BIYAT KULCHEM

20. התרומה בזמן הזה ואפילו במקום שהחזיקו עולי בבל ואפילו בימי עזרא אינה מן התורה אלא מדבריהן שאין לך תרומה של תורה אלא בא"י בלבד, ובזמן שכל ישראל שם, שנאמר כי תבואו - 'ביאת כולכם'. כשהיו בירושה ראשונה וכמו שהן עתידין לחזור בירושה שלישית, לא כשהיו בירושה שנייה שהיתה בימי עזרא <u>שהיתה ביאת מקצתו</u>. ולפיכך לא חייבה אותן מן התורה. וכן יראה לי שהוא הדין במעשרות שאין חייבין בזמן הזה אלא מדבריהם כתרומה. א"א – לא כיון להלכה יפה! דהא קי"ל כרבי יוחנן דאמר ביצמות תרומה בזמן הזה דאוריי והוא עלמו נראה שכך כתב בתחלת הספר. ואי איתא להא מילתא, בחלה הוא דאית.

רמב"ם הלכות תרומות פרק א הלכה כו

The Rambam ultimately rules that TuM today are derabbanan, based on the principle of 'Biyat Kulchem'. Certain mitzvot which apply in Eretz Yisrael not only require the geographical location of the Land but also that all (or at least the majority) of the Jewish people live in the Land. The expression כי תבואר Torah in connection with Challah. The Rambam applies it to Teruma and also (more tentatively) to Ma'aser<sup>19</sup>. The Ra'avad rejects this and applies 'Biyat Kulchem' to Challah only. He also accuses the Rambam of contradicting himself!

21. מי שאחזו בולמוס מאכילין אותו דברים האסורים מיד עד שיאורו עיניו, ואין מחזרין על דבר המותר אלא ממהרין בנמצא. ומאכילין אותו הקל הקל תחלה. אם האירו עיניו דיו, ואם לאו מאכילין אותו החמור.
יו כיצד! היו לפנינו טבל ונבלה מאכילין אותו נבלה תחלה שהטבל במיתה ....

רמב"ם מאכלות אסורות פרק יד

Elsewhere, the Rambam rules that if a person is dangerously sick, they should be given non-kosher food starting with the least serious issur. If there is a choice between non-kosher meat and tevel, the Rambam rules that he should be given the meat since tevel is a more serious issur with a chiyuv mita. However, if TuM is really derabbanan, how can the Rambam say that!?

• There are a number of approaches to resolve this contradiction in the Rambam.<sup>20</sup> Some acharonim understand that, although TuM may be derabbanan, not all derabbanans are created equal! Some dinei derabbanan are pure innovations of Chazal (eg Stam Yeinam). We are sometimes more lenient with such dinim (eg in a cases of safek). Other dinei derabbanan are outgrowths of Torah laws and are treated more strictly. As such, TuM (which is essentially min haTorah and only downgraded to derabbanan due to the 'technicality' of Biyat Kulchem) is treated strictly. The Mishne LeMelech therefore rules that, although TuM may be derabbanan today, we rule 'safek derabbanan <u>lechumra</u>'!

22. בזמן הזה אפילו במקום שהחזיקו בו עולי בבל ואפילו בימי עזרא אין חיוב תרומות ומעשרות מן התורה, אלא מדבריהם. מפני שנאמר: כי תבואו משמע 'ביאת כולכם' ולא ביאת מקצתן כמו שהיתה בימי עזרא. הגה: ויש חולקין וסבירא להו דחייבין עכשיו בארץ ישראל בתרומות ומעשרות מדאורייתא, אך לא נהגו כן.

שולחן ערוך יורה דעה סימן שלב סעיף ב

The Shulchan Aruch rules that TuM is derabbanan. The Rema brings a view that it is deoraita but rules that we do not follow this.

בלכך אף על גב דחלה נהגה מן התורה בזמן כבוש וחלוק אינה נוהגת עכשיו מן התורה כיון שאין רוב ישראל עליה 23.

חידושי הריטב"א כתובות כה.

The Ritva understands that 'Biyat Kulchem' simply means that the majority of Jews are living in Eretz Yisrael at any particular time.

24. ואולי "כולכם" פירושו "כולכם" ממש, בלי יוצא מן הכלל, ו"רובו ככולו" לא נאמר כאן? באופן כזה מובן מאליו, שהרי זה תנאי שאי אפשר לקיימו. לא מצאתי מפורש גילוי לספק זה. אבל מסתבר, שאין הדבר בגדר ספק כלל. אף בדבר שכתוב מפורש בפסוק שצריכים כל העם, אמרו רובו ככולו ..... מבחינה לשונית כבר כתב הט"ז (או"ח סימן שפ ס"ק א) שלפעמים "לכולכם" מובנו לרובכם

תחומין / כרך י / הרב שלמה יוסף זוין זצ"ל / המדינה העברית וקדושת הארץ p25

Biyat '<u>Kulchem</u>' must mean the majority and not literally ALL the Jews in the world. There cannot be a situation whereby many Torah mitzvot simply cease to apply because one Jew leaves the country on vacation!

To download more source sheets and audio shiurim visit <u>www.rabbimanning.com</u>

<sup>19.</sup> R' Chaim Brisker understands that this also applies to Shemita - another important factor in the Heter Mechira discussion.

<sup>20.</sup> The most simple being that the Rambam in Hilchot Ma'achalot Asurot is talking about a time when TuM ARE deoraita (R' Ovadia Yosef.)

25. Israel's population surpassed 8.5 million this year, of whom 6,484,000 are Jews. Israel's Jewish population represents 74.4 percent of the country and 43 percent of Jews worldwide. .... Demographer Sergio DellaPergola of the Hebrew University of Jerusalem predicts that this trend will both continue and accelerate. In his 2015 report on world Jewish populations, DellaPergola writes, "But significantly, according to all scenarios, the Jewish population is expected to diminish somewhat in the US, to increase substantially in Israel, and to diminish at variable rates in the countries in the rest of the world. From initial near equality between Jewish populations in the US and in Israel, each assessed at 5.6-5.8 million or 41-42% of world Jewry in 2010, in 2050 Israel is projected to become the absolute majority (56-57% in our scenarios, 51% according to Pew), while, by all scenarios, the US is expected to comprise one-third of the world total. The rest of world Jewry will be between 1.5 and 2.5 million in 2050, or 11-16% of the total."

Atlanta Jewish Times May 11 2017 - Israel Edges Toward Majority of World's Jews

• R' Chaim Brisker understands that Biyat Kulchem only applied at the time of Ezra. Since the majority did not go to live in Israel then, now it's too late.

• R' Chaim also understands that this halacha of Biyat Kulchem teaches that the Jewish people <u>add</u> kedusha to Eretz Yisrael. It is not simply the case that Eretz Yisrael is kadosh, and because of that we want to live there. In fact, it is our living there which MAKES it even more special.<sup>21</sup>

## F] WHICH PLACES REQUIRE TERUMOT AND MA'ASEROT TO BE TAKEN?

26. התרומות והמעשרות אינן נוהגין מן התורה אלא בארץ ישראל, בין בפני הבית בין שלא בפני הבית, ונביאים התקינו שיהו נוהגות אפילו בארץ שנער מפני שהיא סמוכה לא"י ורוב ישראל הולכין ושבין שם, והחכמים הראשונים התקינו שיהיו נוהגות אף בארץ מצרים ובארץ עמון ומואב מפני שהם סביבות לא"י.

רמב"ם תרומות פרק א הלכה א The Rambam rules that the Torah obligation to take TuM only applies in Eretz Yisrael.<sup>22</sup> Some lands in chu'l close to Eretz Yisrael were given a Rabbinic obligation to take TuM.

The boundaries of Eretz Yisrael are given in the Chumash in a number of places<sup>23</sup>:

#### (i) The Brit Bein Habetarim - Parashat Lech Lecha

ידי לְהַר־פְּרֵת: 🖞 🕺 🔤 🔅 בּיּוֹם הַהוּא כָּרַת הֶ' אֶת־אַבְרָם בְּרַית לֵאמִר לְזַרְעֵדְ נָתַיּתִ' אֶת־הָאָָרֶץ הַזֹּאת מִנְהַר מִצְרֵים עַד־ הַנָּהָר הַגָּדֹל נְהַר־פְּרֵת:

At the Brit Bein HaBetarim, Eretz Yisrael is defined as 'from the Nile to the Euphrates'

בראשית טוייח

<sup>21.</sup> Again, this is in relation to mitzvot hateluyot ba'Aretz. The 'segula' of Eretz Yisrael may not be affected by anything external.

<sup>22.</sup> As mentioned above, the obligation only applies in parts of Eretz Yisrael which fall within the boundaries of the Olei Bavel who came with Ezra to set up the Second Temple. The Olei Mitzraim boundaries are however still part of Eretz Yisrael for many other purposes - eg living in/leaving Eretz Yisrael etc.

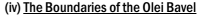
<sup>23.</sup> See http://www.tanach.org/bamidbar/matot/matots1.htm



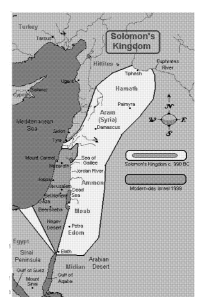
28. עי (א) וַיִדְבֵּר הִ' אֶל־מֹשֶׁה לַאמְר: (ב) צַׁו אֶת־בְּנֵי יִשְׁרָאַל וְאָמַרְתָּ אַלָהֶ מִּיּזאַתֶם בָּאִים אָל־הָאָרֶץ כְּנָעֵן זַאַת הָאָרֶץ אֲשֶׁר תִּפְּל לָכָם בְּנַחַלָּה אֶרֶץ כְּנַעַן לְגְבַלֹתֵּיה: (ג) וְהָיָה לָכָם פְּאַת־נֶגֶב מִמִּדְבַּר־צָן עַל־יְדֵי אָדִרֹם וְהָיָה לָכָם גְּבָוּל לְגְבַלֹתֵיה: (ג) וְהָיָה לָכָם פְּאַת־נֶגֶב מִמִּדְבַּר־צָן עַל־יְדֵי אָדִרֹם וְהָיָה לָכָם גְּבָוּל וְעֵבַר אָנָה וְהָיוּ תְּוֹצְאֹתִיו מִנָּגֶב לְקַדֵּשׁ בַּרְנֵע וְיָצָא חַצַר־אָדָר וְעָבַר עַצְמְנָה יָהָיָ וְעָבַר אָנָה וְהָיוּ תְוֹצְאֹתִיו מִנְגָב לְקַדֵשׁ בַּרְנֵע וְיָצָא חַצַר־אָדָר וְעָבָר עַצְמְנָה: (ה) וְעָבַר אָנָה וְהָיוּ תְוֹצְאֹתִיו מַנָּגָב לְקַדֵשׁ בַּרְנֵע וְיָצָא חַצַר־אָדָר וְעָבָר עַצְמְנָה: (ה) וְנָבַר אָנָה תְהָיוּ תוֹצְאֹתָיו מַנָּגָב לְקַדַשׁ בַּרְנָס וְהָיָה לְכָם הָּבְוּל מִסְצְמוֹן וּהְיָה לָכָם גָּבוּל אָבָרֹי וּדָרִיהָיָה לָכָם גָּבוּל גָם וְהָיָה מָרָכַם הַיָּם הַגָּרָוֹ מִעַדְמָוּ ווֹהְרָאוֹיו מַנָּגָב לְקָדַים וְהָיָה לְכָם הַיָּם הַגָּדָוֹל וּנְבוּלָה מִצְרָים וְהָיָה מִרְהַיָּמָה: (וּז) ווֹגְרָבוּל מִתַרָאוֹי ווֹאַבוּר וּבְיָה הַיָּהָי לָכָם גָּבוּל גָבוּל נָס וְהָיָה אָרָבוּל אַתָּיו הַגָּבוּל אַכָּכם הַיָּבוּר וּהְיָאוֹי הַיָּרָיה הַיָּרָי בַיּרָי אָרָהי הָבָהוֹל מִתָּגָוּ ווֹהַיָּבוּר וּשָרָייִים הַיָּרָי הַיָּרָי לָכָם גָּבוּל גָבוּל גָבוּל גָבוּלָיָה אָרָבוּל הַיָּהוּיָה, לָכָם גָּבוּל אַרָרוּ הַיָּרָה הַיָּרָיים וּהָיָה גַרָרָיהָיה הָבָיָר עִינָן וּחָיַר הַיָּבוּבין אַרָרוּין הַיָּרָי מָיָר בָירָי בָיַיָרָי הַיָּרָי בַיָּרָרָי הַיָיָי גַרָרָיהָיהָיה הָבוּבוּין הַיָּרָי הַיָּרָי וּדָרָי הַיָרָר הָיָיה לָבוּשָרוּ גִירָי גַרָרָי הַיִירָי הָייָרָי הַיָּרָי הַיָרָיין הַיָּרָר בָּבוּרָי הָיחָיר בָיַרָרָי בָעָרָי אַירוּיי גָרָיי הָייָרָיה הָרָרָה הַיָרָרָי הַירָיין בַיּבוּרָי הָירָי הַיָין בּבוּרָיה הַבָּבוּיבוּביינָבי בָירוּידָיי גַרָי הַיִייוּבָיה הַיָּרָין הַיָּרָין בָרוּיין בָרָיי הַיָין בּבוּין בָירָבָין בָעַיוּבָיביי בַין בּרָין בַייין בָיי הָיהָיין הַייָין בּבוּין בַיןיין גַרָרָיה הַיָרָר הַירָין בּבוּין בַיןרָיין בַייָין בַייייין בַייוּיין בַייין בָיי

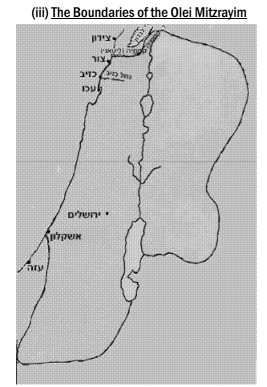
במדבר לד

#### Eretz Yisrael, as defined in Parashat Massei, is basically Eretz Canaan - the land promised to Avraham at the Brit Milah.









(v) Areas conquered by Shlomo Hamelech

• Shlomo Hamelech conquered a large amount of land OUTSIDE the boundaries in Parashat Massei and well beyond the Olei Mitzrayim.

- This extended:
- in the North to the Euphrates
- in the East to the Arabian Desert
- in the the South to Eilat

#### (vi) What is the status of the modern State of Israel?

29. אבל המדינה המוקמת עכשיו מעוררת שאלה יותר גדולה ביחס לכל ארץ ישראל, בגבולות המדינה. אולי כשם שנתקדשה הארץ בימות עזרא, לא מחמת כיבוש אלא מחמת החזקה שהחזיקו בה עולי בבל, אולי כך יש בכוח חזקת המדינה של עכשיו הארץ בימות עזרא, לא מחמת כיבוש אלא מחמת החזקה שהחזיקו בה עולי בבל, אולי כך יש בכוח חזקת המדינה של עכשיו לקדש את ארץ ישראל קדושה של תורה! והרי במובן השלטון והעצמאות חזקה זו תהיה, ברצות השם, יותר גדולה מזו של עולי בבל, וקיצוץ השטח של הארץ אינו מפריע לקדושה הבאה על ידי חזקה ..... ובכן לשיטת הסוברים שהקדושה שניה אף עולי בבל, וקיצוץ השטח של הארץ אינו מפריע לקדושה הבאה על ידי חזקה ...... ובכן לשיטת הסוברים שהקדושה שניה אף היא בטלה עם גלות טיטוס, אולי תתחדש עכשיו עם הקמת המדינה? ואפילו לשיטת הרמב"ם שקדושה שניה קיימת גם עכשיו, מכל מקום אולי תתחדש עכשיו הקדושה אף על חלק הנגב, שלא קידשוהו עולי בבל, מכיוון שהוא בגבול האבות? וכל שכן שבאופן זה אולי תתפשט על בית שאן ושאר המקומות, שכבשו עולי מצרים ולא כבשו עולי בבל?

תחומין<sup>24</sup> ל כרך י/ הרב שלמה יוסף זוין זצ"ל / המדינה העברית וקדושת הארץ p24 Rav Yosef Zevin questions whether the modern State of Israel could created kedusha for TuM on a Torah level, even for areas which were not included in Olei Bavel, but which ARE included in the State eg Eilat, Bet Shean (and today also the Golan.)

• Note that there are Rishonim (Rashi, Tosafot and others, who indicate that there may be a Rabbinic obligation to take TuM even in chu'l (just like Challah).

• Some Acharonim understand that this applies only in places bordering Eretz Yisrael<sup>25</sup>, but not London or New York!

• On that basis, even aside from the issue of potential kedusha created by the modern State of Israel, places in Medinat Israel which are technically outside Eretz Yisrael (Olei Bavel), but close by such as Eilat and the Arava, may still have a rabbinic obligation of TuM.

To download more source sheets and audio shiurim visit www.rabbimanning.com

<sup>24.</sup> Techumin - an excellent Hebrew Journal published by Zomet - deals with Halacha, Hashkafa and Modern Israeli Society. See http://www.zomet.org.il/Eng/?pg=sitemap&CategoryID=169

<sup>25.</sup> Mitzrayim and Suria were examples of places in which there was a Rabbinic obligation to take TuM.