# <u>מקורות התורה</u> 40 – המסורה והמסורנים – א'

### מכללת מבשרת ירושלים

## **A] TORAH MIN HASHAMAYIM**

1.

ְּהַיְּסוֹד הַשְּׁמִינִי – הוּא תּוֹרָה מְן הַשְּׁמִים. וְהוּא, לְהַאְמִין שֶׁכֹּל הַתּוֹרָה הַוֹּאַתּ הַמְצוּיָה בְּיָדֵינוּ הַיִּוֹם הַזָּה – הִיא הַתּוֹרָה הַנְּתוּנְה לְמֹשֶׁה, וְשֶׁהִיא כֻּלְּה מִפִּי הַגְּבוּרָה, רְצוֹנִי לוֹמֵר: שֶׁהְגִּיעָה אֵלֶיו כֻּלָּה מֵאֵת ה׳, בְּהַגְּעָה אֲשֶׁר תִּקְרֵא עַל דֵּרֶךְ הַהַשְּׁאָלְה יְבְּבוּרִץ, וְלֹא יֵדַע אִיכוּת זֹאת הַהַגְּעָה אֻלֶּא הוּא, עַלִיו הַשְּׁלוֹם, אֲשֶׁר הְגִּיעָה אֵלְיוּ וְשָׁהוּא בְּמַדְרֵגַת סוֹפֵר, שֻׁקּוֹרְאִים לוֹ וְהוּא כּוֹתֵב כֻּלְּה, דְּבְרִי יָמֶיקּ<sup>14</sup> וְסְפּוּרֵיה וְמְבְּבְּלְבְין יִּהְיְרְבְּלְבְּיוֹ יְבְּרָא<sup>2</sup> ִמְחוֹקְקי. וְאֵין הַבְּדֵּל בֵּין יוּבְּבִי חָם כּוּשׁ וּמִצְרַיִם וּפּוּט וּכְּלְעַן יֹיּלּ, יִיְשֵׁם אִשְׁתוֹ מְהַ[ּיִיְיִם וְּפוּל הַתְּבִּל בִּין יוֹהְבְּל בִּין יוֹבְּיִבְעוֹי וְּשְׁרָאִי וְּשְׂרָאִל בָּת מַטְרֵדִיי , אוֹ יִאְנֹכִי הִייִּשְּׁת יִשְׂרָאֵל הִי וְמִבְּלְבְּעוֹי מִיְשְׁרָאִל הִי הִיבְּיל הָבְּרִי הַיְּבְעִיי וְמְרָבְּל בִּתְ מִיְבִיל וְתְּבִּל בּוֹבְר, אָלָא מִפְּנִי מִחְשַׁבְּתוֹ בִּי בְּתִּבְירִים בְּיִם הִיּבְּתִי בְּלְבָּבְיוֹ הְיִבְּלְפְּה, וְכִי אֵלוּ הְּבְּרֵי הִיְמִים וְהַסְּפּוּרִים אִין תּוֹעְלֶה, בְּהָבְיי הַמְשְׁבִּת מִשְׁה, שְׁהִי הְנִים מְשְׁבִּת מִשְׁה, וְבִי אָלְה בִּיבְרִי הַיְמִים וְהַסְּפּוּרִים אִין תּוֹעְלֶּת בָּהָב, וְכִי אֵלְה בִּיבְּר הִיְלְבְּיּה, וְבִי אָלִר הַ מְּבְּיִבְי הְיִבְיל הָּשְׁה אִבְּיר הָבְּיִבְים וְמִבּיל בִּיבְּל מִבְּים לְבִי עַצְמֹּוֹ הְשִׁב הִישְׁבְּים הְבִּים הַבְּים הִים מָּת הָיבּים בְּעִים לְנִים לְמִים בְּבְּלִים לְכִים בְּיִבְים הְּיִבּים בְּיִב בְּבְּיִבוּ הִיִם מָּאְת הָיב מְשְׁבְּים הְבִּים בּּאָר הַבְּיִבוּ בְּיִבּים בְּבִים בְּיִבּים בְּבִים בְּיבּים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְים בְּבְּיבְים בְּיבְים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבְים בְּיבְּבּים בְּבִים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבּים בְּיבְּבְים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִים בְּבִים בְּבְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִיּבוּ בְּיִבּים בְּבְּבְיבְים בְּבִיּים בְּיִבְים בְּבִּים בְּיבְּים בְּבְּים בְּיִבְּים בְּיבְּים בְּבְּבְים בְּיבְּים בְּבְיבְיוּ בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּיבְּים בְ

רמב'ם הקדמה לפרק חלק עיקר ח' - תרגום ר' י. שילת

According to the Rambam, is the text of the Sefer Torah today identical to that which was written by Moshe?

אני מאמין באמונה שלמה, שכל התורה המצויה עתה בידינו היא הנתונה למשה רבנו עליו השלום

אני מאמין - עקר ח' (נוסח אשכנזי)

וְשֶׁהַתּוֹרָה נְתוּנָה מִן הַשְּׁמַיִם 3.

אני מאמין עקר ט' (נוסח ספרדי)

· What are the implications of the different versions of the Ani Ma'amin?

4.

2.

The Eighth Principle embodies two distinct concepts. The first concept expressed in this principle is that the Torah in its entirety was handed down by God to Moses. The phrase "the whole of this Torah found in our hands" is crucial to the formulation of this concept. This principle affirms not simply the validity of the *mesorah*, or tradition, which postulates that the Torah was transmitted by Moses, but also the belief that the Torah which is in our possession was handed down by Moses in its entirety and that no additions or changes were made at any subsequent time. The Talmud, *Sanhedrin* 99a, declares that denial of the divine origin of a single word or letter of the Torah is tantamount to rejection of the Torah in its entirety. This principle is, in effect, an affirmation of the authenticity of the Masoretic text.

It is indeed remarkable that despite the vicissitudes of time, and the many upheavals and wanderings to which the Jewish nation has been subjected, the Scrolls of the Law in the possession of even the most far-flung and widely separated Jewish communities are identical in virtually every respect. The variant spellings of the word daka in Deuteronomy 23:2 are the exception which proves the rule. The word is spelled with an alef in many of the Torah scrolls of Western Jews but with a heh in Oriental scrolls—a variation of textual significance only, but one which is of no significance whatsoever in terms of cognitive meaning.

5.

# The Inscriber of God's Words

The Ani Ma'amin version of this Principle reads: "I believe with complete faith that the entire Torah which is now in our possession is the same as that which was given to Moshe Rabbeinu, may he rest in peace." This rendition of the eighth Principle expresses the belief that the Torah we have now is the same Torah that was given to Moshe Rabbeinu at Sinai. Although the phrasing chosen by the author of Ani Ma'amin is reminiscent of the actual text of the Rambam, it does not reflect his main concern in this Principle.

The text of this Principle reads:

"We believe that the entire Torah in our possession today was given [to us] by the Almighty through Moshe Rabbeinu, by means of the medium we metaphorically call "speech". No one knows the real nature of this communication except Moshe, to whom it was transmitted. He was like a scribe receiving dictation. He wrote the history, the stories,

and the commandments. Therefore he is called [the] inscriber'."

Clearly, the thrust of this Principle is the conviction that every letter of the Written and Oral Law transmitted through Moshe Rabbeinu was of Divine origin. Moshe Rabbeinu merely served as a conduit for communicating it, or as a "scribe", as the Rambam himself describes him.

In contrast, it is difficult to understand Ani Ma'amin literally, i.e., that the Torah we now possess is the same Torah given to Moshe Rabbeinu. It is true that as long as the Temple stood and the Torah scroll which Moshe Rabbeinu wrote was kept there, the Jewish People had a standard to which to compare all new Torah scrolls that were written. But we are told19 that after the destruction of the Temple, when Ezra returned to Israel, he found three Torah scrolls which were either considered valid. Even so, there were minor discrepancies among them, which were maintained or discarded depending on whether they appeared in two of the three scrolls. Although the Torah itself instructs Jews to follow the majority in making a decision, 20 one suspects that after many such occurrences, his decisions are not going to produce absolutely accurate reproductions of the original Sinai version. The Talmud, too, says we are no longer experts in the exact spelling of many words. Consequently, the rabbis could not count the exact number of letters in the Torah.<sup>21</sup> Certainly, these were very minor variances—such as spelling a word with a hei or an alef, or with or without a vavchanges which did not seem to affect the meaning significantly.

The Rambam knew very well that these variations ex-

isted when he defined his Principles. The words of Ani Ma'amin and the words of the Rambam, "the entire Torah in our possession today," must not be taken literally, implying that all the letters of the present Torah are the exact letters given to Moshe Rabbeinu. Rather, it should be understood in a general sense that the Torah we learn and live by is for all intents and purposes the same Torah that was given to Moshe Rabbeinu. The real emphasis of this Principle is that this Torah, which includes both the Written and Oral Law, is word for word, letter for letter from the Almighty, and absolutely none of it was edited by Moshe in any way whatsoever. There is not one phrase, not one letter that Moshe added to clarify or explain what was transmitted to him. He had no input of any kind but functioned only as the mouthpiece of the Almighty.

Rav Yaakov Weinberg - Fundementals and Faith pp 89-91

<sup>19.</sup> Sofrim 6:4.

<sup>20.</sup> See Exodus 23:2.

<sup>21.</sup> Kiddushin 30a.

<sup>•</sup> How do these two contemporary thinkers deal differently with the issue of the accuracy of the text of the Torah?

<sup>·</sup> Which approach have you heard in the past?

## B] THE 'MASTER' TORAH

וַיִּכְתֹּב משֶׁה אֶת הַתּוֹרָה הַזֹּאת וַיִּתְּנָהּ אֶל הַכֹּהֲנִים בְּנֵי לֵוִי הַנֹּשְׂאִים אֶת אֱרוֹן בְּרִית ה' וְאֶל כָּל זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל 6.

דברים לאיט

(כד) וַיְהִי כְּכַלוֹת משֶׁה לִכְתֹּב אֶת דִּבְרֵי הַתּוֹרָה הַזֹּאת עַל סֵפֶּר עַד תַּמָּם: (כה) וַיְצֵו משֶׁה אֶת הַלְוִיִּם נֹשְׁאֵי אֲרוֹן בְּרִית ה' אֵלהִיכֶם וֹ**הְיֵה שֶׁם בְּדְּ לִעְד**ׁ (כו) לַקֹחַ אֶת סֶפֵר הַתּוֹרָה הַזָּה וַשְּׁמִתֵּם אֹתוֹ מָצָד אֵרוֹן בִּרִית ה' אֵלהִיכֶם ו**ַהְיָה שֶׁם בְּדְּ לִעְד**ֹ

דברים לא, כד-כו

ולפני מותו נתעסק בכתיבה, וכתב שלשה עשר ספרי תורה כולם גוילים מן בית בראשית עד למד ישראל, ונתן ספר לכל שבט שיתנהג על פיו, והשלשה עשר נתנו ללוים ואמר להם לקוח את ספר התורה הזה וכו'

הקדמת הרמב"ם למשנה

What is the function of the 'Master Torah' that Moshe prepared before his death?

מלכים א' ח') *אין בארון רק שני לוחות האבנים אשר הניח שם משה*; מאי 'אין בארון רק'! מיעוט אחר מיעוט. ואין מיעוט אחר 9. מיעוט אלא לרבות ס"ת שמונח בארון

בבא בתרא יד.

ספר עזרה .... - (רש'י - ספר שכתב משה ובו קורין בעזרה פרשת המלך בהקהל וכהן גדול ביה"כ)

בבא בתרא יד: ורש"י שם

11. המלך מצוה עליו לכתוב ספר תורה ..... ומגיהין אותו מספר העזרה ע"פ בית דין הגדול

רמב"ם הלכות תפילין ומזוזה וספר תורה פרק ז הלכה ב

What is the function of the 'Master Torah' that Moshe prepared before his death?

#### C] THE LAST TWELVE PESUKIM

א זַנְצָל משֶׁה לְעִינֵי פָל־יִשְׂרָאֵל א זַנַצָל משֶׁה מְעַרְדָת מִישָׁר וְּלָתוֹ הֹי לָעֲשׁוֹת בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם לְפַרְעָה וּלְכָל־צַבְדָיו וּלְכָל־מִרְצִי עִוֹד בִּישְׁרָאֵל הַמְּעָר הֹ הַפָּסְבָּׁה אֲשֶׁר עַלְפִרְעָה וּלְכָל־אַרְאָר הַתְּמֶלְה עָד בְּעָר. זְ זִיּשְׁר הִי שָׁלָיו זִאת הַבְּעָרץ מוּאָב עִלּיבּי בְּעָרָב לֵאשׁר לְצַרְצָך מוּאָב עָל־בָּי הי ו זִיּקְבֹּר אֹתַוֹ בַּגַּי בְּאֶרֶץ מוּאָב מִוּל בַּיִת פְּעִוֹר לְזֵרְצָך אִישׁ הָפְּסְבָּׁה לְאַתְקְבָּ משֶׁה אֶת־יָדְיו עָלָיוֹ וַיִּשְׁמְעֹוּ אַלָּיו בְּנֵי יִשְׁרָאֵל אֶת־משֶׁה בְּעֵרְבְת מוּאָב שְׁלִבְּי מִישְׁר בְּעָב וְיִלְאַר לִבְיעָ אִישׁ הַפְּסְבָּׁה וְיִלְאַר לִבְּעָר מוֹאָב מִוּל בַּיְעִי הְאָר לְבַיְעָשׁה וְאָת־הַבָּעָב וְאָת־הַבָּעְב וְיִלְיִי וְלָא־יָדָם לָצִיתְר בְּעָבְיר וּ וְלָא־יָדָה אָב בְיִי וְלְא־יָדָה אָב בְּיִבְּי שְׁלְבִיר לְאַר בְּנִבְי הְּעָבְיר וּ וְלָא־יִבְים וְמְנַשְׁה בְּעָב בְּיִי יִשְׁרָאָל בְּמְשֶׁה וְאָלֵי בְּבָית מוּאָב שְׁר לְיִבְּעְל בְּעְבִיל מִשְׁה וְאָר בְּעָב בְּעִבְּי וְלְּבִיע מוּשְׁה בְּעָב בְּעִר בְּעָרְיבָּר וְשָׁה בְּעָבְיים וֹיִּעְלָב מִישְׁה וְאָתְי בְּלִי בְּעָבְי וְיִישְׁרְבֹּל בִּעְּלִיתְ הְבְּעִר בְּעִבְּית בְּעִיבְילְ וְבְּעִר שְׁרָבְיּת בִּיּעְרָי בְּיִבְיל הִישְׁר בְּעָב בְּעָב בְּעִים יִמְנִבּי בְּבִיי בְּיִבְיבְים הְּעָבֶּר וְשְׁרְבִיל בִּעְם בְּעִבְים בְּעִבְים בְּעִבְים בְּעִבְים בְּעָבְים בְּעִבְים בְּעִים בְּעָבְים בְּעִבְּים בְּעִבְים בְּעִבְים בְּבְּים בְּעִים בְּעָרְבְּים בְּעִים בְּעָבְים בְּעִבְים בְּעִבְּים בְּבְים בְּעִים בְּשְׁבָּים בְּעִים בְּבְּים בְּיִים בְּעִבְים בְּעִים בְּעִים וּעְבִיל בְּעִים בְּעִבְים בְּעִים בְּעִבְים בְּעִים בְּעִבְּים בְּיִבְּים בְּעִים בְּעָבְים בְּעִבְים בְּבְּיבְים בְּעִבְים בְּעִים בְּעִבְּים בְּיבְּבְיים בְּבְּיבְייִים בְּעִבּים בְּבְיבְייִים בְּבִיים בְּבְיבְים בְּעִבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּעְבְיל בִּבְּבְיבְיים בְּיבְּבְיים בְּעִיבְיים בְּבְיבִיל בְּבְּבְילוּ בְּבְיבְים בְּבְעִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִבְיּבְיבְיים בְּבְיבְּבְיים בְּבְּיבְים בְּבְּבְיים בְּבְּבְייִים בְּבְיים בְּבְּבְיים בְּעְבְיבְיבּים בְּיִיבְים בְּבְּבְיים בְּבְּבְי

דברים פרק לד

12.

Who wrote the last 12 pesukim of the Torah if Moshe had already gone up the mountain to die?

13. אמר רבי יהושע בר אבא אמר רב גידל אמר רב: שמנה פסוקים שבתורה, יחיד קורא אותן בבהכ"נ. כמאן! דלא כר"ש; דתניא: וימת שם משה עבד ה'. אפשר משה חי וכתב וימת שם משה! אלא עד כאן כתב משה, מכאן ואילך כתב יהושע בן נון, דברי רבי יהודה .... אמר לו ר"ש: אפשר ס"ת חסר אות אחת! וכתיב: (דברים ל"א) לקוח את ספר התורה הזה ושמתם אותו וגו!! אלא, עד כאן הקב"ה אומר ומשה אומר אחריו כדי שלא יטעה בכתב וכותב). מכאן ואילך הקב"ה אומר ומשה כותב בדמע (רש"י - ולא היה אומר אחריו מרוב צערו). כמה שנאמר להלן: (ירמיהו ל"ו) ויאמר להם ברוך מפיו יקרא אלי את כל הדברים האלה ואני כותב על הספר בדיו; (רש"י - שלא היה אומר אחריו משום דקינות הוו). לימא, דלא כר"ש! אפי' תימא ר"ש, הואיל ואישתני אישתני (רש"י - דנכתב בדמע אישתני משאר ס"ת)

מנחות ל.

- Summarise the two opinions as to who wrote the last pesukim of the Torah
- What does it mean that 'Moshe wrote them 'in tears''?
- וימת שם. מכאן ואילך כתב יהושע. ר'מאיר אומר משה כותב בדמע. מר אמר חדא ומא"ח ולא פליגיי ומלת 'בדמע' הוא מלשון מלאתך ודמעד (שמות בביכח) ענין ערבוב, כלומר תערובות אותיות, שהיה כותב מכאן ואילך עפ"י צירופי תיבות ואותיות, והם שמותיו של הקב"ה. ולא היה נקרא *וימת משה* רק תיבות אחרות עפ"י סודות התורה. ולאחר מיתתו כתבן יהושע כפי שניתן לו רשות לגלות. הנה לא פליגי כלל, כי באמת כתבן משה ולא חסר אפילו אות אחת, רק שלא כתב שמונה פסוקים אלו לפי הנגלה רק כפי הצירופים, וזהו בדמע. ויהושע כתבן כפי הנגלה, ושני הדעות מסכימים לדעה אחת כי נכתבו ע"י שניהם ע"י משה הנסתר והסוד, וע"י יהושע הנגלה כאשר היא כתובה בידינו (הגר"א). והדברים ראויים למי שאמרם. ונראה שנטה מפירש"י שכתבו בדמע מרוב צערו, כי לא נצטער משה במיתתו, אבל מת מיתה רצונית ובנפש שמחה לקיים מצות בוראו שצוהו ומות בהר, כמש"ש:

הכתב והקבלה דברים לד:ה

אלא מלמד שהיה משה כותב בדמע מה שאמר לו הקב"ה 15.

ילקוט שמעוני תורה פרשת וזאת הברכה(רמז תתקמט)

הרב"ה אומר ומשה כותב ומכאן ואילך הקב"ה אומר ומשה כותב בדמע. פי' וההפרש שביניהם כי הראשונים נכתבים בדיו והאחרונים נכתבים בדמע

חידושי הריטב"א בבא בתרא טו.

ויעל משה - לפי דעתי, כי מזה הפסוק כתב יהושע, כי אחר שעלה משה לא כתב, ובדרך נבואה כתבו ....

אבן עזרא דברים לד:א

.18 וַיִּכְתָּב יְהוֹשָׁעַ אֶת־הַדְּבָרֵים הָאֵׁלֶה בְּסֵפֶר תּוֹרַת אֱלֹקים וַיִּקַחֹ אֱבֶן גְדוֹלָה וַיְקִימֶהָ שָּׁם תַּחַת הָאַלָּה אֲשֶׁר בְּמִקְדָּשׁ ה׳

יהושע כד:כו

19. ויכתב יהושע וגומר - .... נחלקו אמוראים – חד אמר אלו ח' פסוקים מן *וימח משה עד לעיני כל ישראל* שהרי ס"ת חסר והשלימו. וחד אמר פרשה זו של ערי מקלט כתב בספרו כמו שהיו כתובים בספר התורה

רש"י שם

וַיִּקְבּּר אֹתַוֹ בַגַּיֹ בְּאֶרֶץ מוֹאָב מְוּל בֵּית פְּעָוֹר וְלְא־יָדֵע אִישׁ אֶת־קְבֶּרָתוֹ עַד הַיִּוֹם הַזֶּה 20.

דברים לד:ו

עד היום הזה - דברי יהושע. ויתכן שכתב זה בחחרית ימיו 21.

אבן עזרא שם

• What are the implications of the position that Yehoshua completed parts of the Sefer Torah?

אַבֶּר הַדְּבָרִים אֲשֶׁר דִּבֶּר משֶׁה אֶל־כָּל־יִשְׂרָאֵל בְּעֵבֶר הַיַּרְדֵּן בַּמִּדְבָּר בָּעֲרָבָה מוֹל סוּף בֵּין־פָּאָרָן וּבֵין־תּפֶל וְלָבָן וַחֲצֵרת וְדִי זָהָב 22.

דברים א:א

בעבר הירדן במדבר, בערבה. ואם תבין סוד השנים עשר, גם *ויכחוב משה* (דברים לא:כב), *והכנעני אז בארץ* (ברא' יב:ו), בהר ד' יראה (שם כב:יד), והנה ערשו ערש ברזל, (דברים ג:יא) תכיר האמת

אבן עזרא דברים א:ב

(ו) וַיַּעֲבֹר אַבָּרֶם בָּאָרֵץ עַד מִקוֹם שָׁכֶם עַד אֱלוֹן מוֹרֵה וְהַכְּנַעַנִי אָז בָּאָרֵץ (ו

בראשית יב:ו

בארץ - יחכן שארץ כנען תפשה כנען מיד אחר. ואם איננו כן יש לו סוד. והמשכיל ידום 25.

אבן עזרא בראשית יב:ו

## Who's Who?

Rashi R' Shlomo ben Yitzchak, 11C France

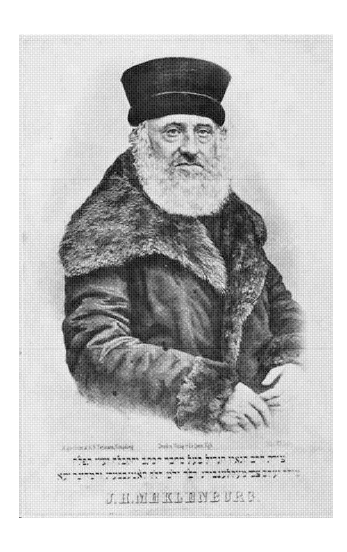
Ibn Ezra R' Avraham ben Meir ibn Ezra, 12C Spain/France/England

Rambam R' Moshe ben Maimon, 12C Spain/N. Africa

Ritzva R' Yom Tov Asevilli, 13/14C Spain

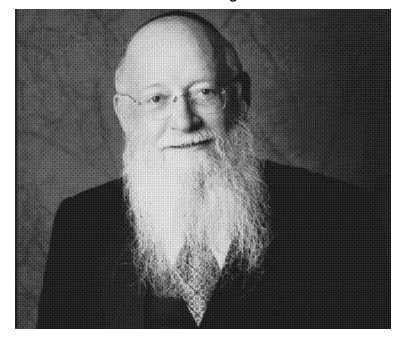
Ktav VeHakabbalah R' Yaakov Zvi Mecklenburg, 19C Germany R' Yaakov Weinberg Rosh Yeshiva, Ner Israel Baltimore, 20C America

R' J. David Bleich Contemporary - R.I.E.T.S., America





R' Yaakov Weinberg



R' J. David Bleich